

# ¿QUE ES EL EVANGELIO?

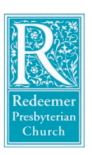
#### Por

# Timothy J. Keller

Pastor, Iglesia Presbiteriana "El Redentor"

Manhattan, Nueva York

Traducido por Rolando Hinojosa Huízar Ing. Héctor J. Dominguez Malagón



De acuerdo a las restricciones de derechos de autores, ninguna porción de estos materiales podrán ser reproducidos de cualquiera manera que sea, o archivada en cualquier sistema sin autorización previa de los publicadores.

©Copyright 2004, Timothy J. Keller Redeemer Church Planting Center 1359 Broadway, Suite 400 New York, NY 10018 www.redeemer.com

Diseño Gráfico por Luis Llanos

Lección 1: ¿Qué es el evangelio?...1

Concepto clave: Evangelio

Lección 2: ¿Quién es Dios?...9

Concepto clave: Gloria

Lección 3: ¿Qué está mal en nosotros?...23

Concepto clave: Pecado

Lección 4: ¿Quién es Jesús?...31

Concepto clave: Encarnación

CONTENIDO

Lección 5: ¿Porqué murió Jesús?...39

Concepto clave: La Cruz

Lección 6: ¿Cómo cambiamos?...49

Concepto clave: Idolatría

Lección 7: ¿Cuál es la Misión de Jesús?...59

Concepto clave: Reino

Lección 8: ¿Por qué no puedo hacer esto solo?...69

Concepto clave: Comunidad

Lección 9: ¿Cómo conocemos acerca de Jesús?...79

Concepto clave: Biblia

Lección 10: ¿Dónde compartimos el evangelio?...91

Concepto clave: Ciudad

# 1. ¿Qué es el Evangelio?

La palabra "evangelio" se menciona con tanta frecuencia en el Nuevo Testamento que este es claramente un termino que resume el tema central de lo que es el Cristianismo. ¿Pero qué es este tema central?

Concepto Clave- EVANGELIO Lee y marca con ? si tienes pregunta y ! si comprendiste

# **CAPITULO**

• El evangelio son noticias en lugar de instrucciones.

El término Griego "evangelio" (ev-angelion) distingue el mensaje cristiano de otras religiones. Un "ev-angel" eran las noticias de un gran evento histórico que cambiaba la condición de los oyentes y que requería una respuesta (como una victoria en la guerra o la ascensión de un nuevo rey.) Así el evangelio es la noticia de lo que Dios ha hecho para cumplir la salvación a través de Jesucristo en la historia. Este no es un aviso acerca de lo que debemos hacer para alcanzar a Dios. Nosotros no ganamos esta salvación. Nosotros sólo la aceptamos.

**NOTAS** 

• El evangelio es gracia en lugar de mérito.

El evangelio es: "Yo soy aceptado por Dios a través de Cristo, por lo tanto, obedezco a Dios." Religión es: "Yo obedezco a Dios, por lo tanto yo soy aceptado por Dios." De esta manera el evangelio es diferente de la religión y de la irreligión. Con religión tu puedes guardar los mandamientos para ganar tu salvación. Y siendo irreligioso tu puedes buscar ser tu propio "señor y salvador" rompiendo los mandamientos de Dios.

La incredulidad hacia el evangelio de gracia aparta de Dios. Pero una carencia de una profunda creencia en el evangelio es también la causa principal de debilidad espiritual, miedo, y orgullo en cristianos, porque sus corazones siempre actúan en base a "Yo obedezco a Dios, por lo tanto, soy aceptado por Dios". Por ej. si fallamos en perdonar a otros - esto no es simplemente no obedecer a Dios, sino también es una falla en creer que somos salvados por gracia. Si mentimos para cubrir un error - Esto no es simplemente no obedecer a Dios, sino también es una falla en buscar nuestra aceptación en Dios en lugar de buscar la aprobación humana. De esta manera, no "somos salvados" por creer en el evangelio y entonces "crecer" tratando duramente de vivir de acuerdo a los principios Bíblicos. Creer en el evangelio no sólo es el camino para conocer a Dios, sino también el camino para crecer en él.

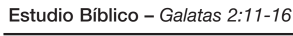
El evangelio es cambiar al débil en fuerte.

Cristo ganó nuestra salvación a través de perder, alcanzó poder a través de debilidad y servicio, obtuvo la riqueza a través de entregarlo todo. Y aquellos quienes reciben su salvación no son los fuertes y perfectos, sino aquellos quienes admiten que son débiles y perdidos.

Este modelo crea una gente diferente (Mateo 5.14-16) en los cuales hay valores completamente diferentes del mundo en relación al poder, reconocimientos, posición, riqueza. Cuando entendemos que podemos ser salvados por pura gracia a través de Cristo, paramos de buscar salvación en esas cosas. La muerte de la cruz, la gracia de Dios, por lo tanto nos libera de la esclavitud del poder de las cosas materiales y de una mundana posición de clase en nuestras vidas.



- 1. ¿Cuál párrafo te impresionó más y porqué?
- 2. "Si tu eres salvado por la fe no importa como vivas-- ¿Qué motivación hay entonces para vivir una vida obediente?" Piensa varias respuestas.
- 3. "Bueno, si tu sabes que siempre eres perdonado entonces ¿Qué motivación hay para arrepentirte? Piensa varias respuestas.



1. ¿Porqué Pedro originalmente comenzó "comiendo con los gentiles" (v.11-12ª)? ¿Qué hizo que dejara de hacerlo? (v.12b)

2. ¿Qué piensas tu lo que significa lo que Pablo dijo acerca de que Pedro no estaba "actuando rectamente conforme a la verdad del evangelio" (v.14)? ¿Como la diferencia entre las personas no está 'en línea con el evangelio'?

#### Apéndice:

"Justificación" es un término legal prestado de las cortes legales. Es el opuesto exacto de "condenación". "Condenar" es declarar a alguien culpable; "justificar" es declararlo...justo. En la Biblia esto se refiere al acto de Dios de favor inmerecido por el cual El pone un pecador justo con el mismo, no sólo perdonado o absuelto, sino aceptado y tratado como justo." (John Stott)

# Lecturas (Lee y marca con ? si tienes pregunta y ! si comprendiste)



Hay una justicia a la que Pablo llama "la justicia de la fe". Es la justicia cristiana. Dios nos la otorga sin que nosotros movamos ni un dedo. No tiene nada que ver con nuestra obediencia a la ley de Dios; no tiene nada que ver con lo que hacemos o con lo duro que trabajamos, sino que nos es dada y no hacemos nada para recibirla. Es una justicia pasiva, mientras que para las otras tenemos que trabajar. Es una justicia perfecta, porque es el historial perfecto de todo lo que Cristo hizo en su vida y en su muerte mientras que las otras son parciales e imperfectas. Y es gratuita porque no hacemos nada ni le damos nada a Dios para recibirla sino que la recibimos porque otro ha hecho todo el trabajo en nuestro lugar. Por eso es una justicia pasiva.

Esta justicia "pasiva" es un misterio que alguien que no conozca a Jesús, no puede entender. Cuando la comprendemos podemos sacar mucho provecho en problemas y tentaciones. Por esto debemos enseñarla constantemente a otros y repetirla a nosotros mismos. Porque si no entiendes esta justicia o no la tienes en tu corazón y conciencia, te verás continuamente golpeado por los miedos y la depresión. *Nada proporciona paz como esta justicia pasiva*.

Cuando los seres humanos se ven en peligro o ante la misma muerte enseguida ven lo que han hecho para ser justos, lo valioso que se han hecho. Nos defendemos contando nuestras buenas acciones y esfuerzos morales. Pero entonces, el recuerdo de los pecados y las fallas viene a nuestra memoria, lo cual nos atormenta y pensamos: "¡Cuántos errores, pecados y equivocaciones he cometido! Por favor, Dios mío, permíteme vivir más para que pueda arreglar y enmendar algunas cosas." Pero el auténtico mal en esto es que confiamos en nuestra propia capacidad para ser justos y no elevamos nuestros ojos para ver lo que Cristo ha hecho por nosotros: preparar una justicia que podamos recibir. De modo que la conciencia atribulada no tiene cura de su desesperación y sentido de indignidad a no ser que se aferre a la gracia, ofrecida libre de cargos en Jesucristo o sea, la justicia pasiva.

Nadie debe pensar que rechazamos la importancia de las buenas obras y de la obediencia a la ley.

Cuando recibimos la justicia cristiana, podemos vivir una vida buena, de manera natural, por gratitud. Si intentamos ganar nuestra justicia, haciendo buenas obras, no conseguimos nada. Ni agradamos a Dios con nuestras obras de justicia, ni honramos el propósito por el que la ley fue dada. Pero si recibimos en primer lugar la justicia cristiana, podemos luego usar la ley, no para nuestra salvación, sino para su honra y gloria y para mostrar amorosamente nuestra gratitud a Dios.





# Preguntas de aplicación

1. ¿Cuál párrafo o frase te impresionó más y porqué?

2. ¿Qué queremos decir con "justicia pasiva"?

3. Comparte la cosa más importante que aprendiste de la lectura y cómo esta te haría una persona diferente si realmente la comprendieras y la aplicaras.



#### Respuestas a las preguntas de aplicación

#### 1. ¿Cuál párrafo te impresionó más y porqué?

Todos los párrafos son importantes porque nos dan un enfoque del evangelio. El primero trata sobre el contenido doctrinal del evangelio. Este nos muestra que el evangelio es la noticia que Jesús murió y resucitó para nuestra salvación en la historia. El segundo trata del impacto personal del evangelio. Este muestra que el evangelio es una gracia transformadora que cambia nuestros corazones y nuestros profundas motivaciones. El tercero enfatiza el impacto social del evangelio. Este muestra que el evangelio trae un nuevo orden en el cual los creyentes ya no más son controlados por los bienes materiales o las posiciones sociales y tienen solidaridad con otros rompiendo barreras sociales tradicionales. Estos tres "enfoques" son todos bíblicas y deben de estar juntos.

2. "Si tu eres salvado por la fe no importa como vivas-- ¿Qué motivación hay entonces para vivir una vida obediente?" Piensa varias respuestas.

¿Qué motivación hay para vivir una vida obediente? Hay tres motivos:

- 1) Vivimos una vida obediente porque deseamos deleitarnos en el Señor quien nos ha salvado. Cuando él murió en la cruz, él no "se agradó a sí mismo" (Rom.15.1-3). En un sentido él colocó su felicidad dentro de nuestra felicidad. El se identificó tanto en su corazón con nuestros intereses que al traernos bienes y deleites automáticamente él se deleita. Así, cualquiera quien ha experimentado la gracia y el amor de Dios en el evangelio encuentra un creciente deseo de traer el deleite y placer de Dios. Ahora no le servimos solo para obtener cosas de él.
- 2) En segundo lugar, vivimos una vida obediente porque deseamos parecernos al Señor que nos ha salvado. Hay un profundo instinto humano en imitar lo que admiramos y honramos. Una vida piadosa es la más profunda manera de honrar a quien vivió y murió para servirnos y salvarnos.
- 3) Tercero, vivimos una vida obediente porque deseamos estar cerca y tener compañerismo con él. En la "religión" buscamos a Dios porque él es útil-para obtener cosas que nuestros corazones mayormente desean. En el evangelio buscamos a Dios porque él es hermoso. Nosotros vamos simplemente para obtener a Dios mismo. Deseamos sentir su presencia y sabemos que vivir una vida imitándolo a él es la manera de hacerlo.

En resumen, -- El evangelio hace la ley de Dios (mandamientos) una cosa bella en lugar de una carga. Podemos usarla para deleitarnos, parecernos, y tener compañerismo con aquel quien nos ha salvado-en lugar de obtener su atención o procurar su favor. Nosotros ahora corremos la carrera "por el gozo que está puesto delante de nosotros" en lugar de obedecer "por el miedo que viene detrás de nosotros."

3. "Bueno, si tu sabes que siempre eres perdonado entonces ¿Qué motivación hay para arrepentirte? Piensa varias respuestas.

Es importante considerar como el evangelio afecta y transforma el acto de arrepentirse. En "religión" el propósito de arrepentirse es tener a Dios feliz para que él continúe bendiciéndote y contestando tus oraciones. Esto significa que el

"arrepentimiento religioso" es a) egoísta, b) auto-justicia, c) amargo.

- a) El arrepentimiento religioso es egoísta , porque nos disculpamos del pecado sólo principalmente por sus consecuencias para nosotros. Este traerá castigo y deseamos evitarlo. Así que nos arrepentimos. El evan gelio nos dice que el pecado ya no nos trae ninguna condenación (Rom: 8.1). Por lo tanto, en religión el arrepentimiento es auto-centrado; el evangelio lo hace Dios-centrado. En religión pedimos perdón por temor a las consecuencias del pecado, pero en el evangelio pedimos perdón por el pecado en sí mismo.
- b) El arrepentimiento religioso es "auto-justicia". El arrepentimiento religioso llega a ser una forma de auto-flagelación en el cual convencemos a Dios (y a nosotros mismos) de que somos tan miserables que merece mos ser perdonados. En el evangelio, sabemos que Jesús sufrió y fue miserable por nuestro pecado. Nosotros no nos hacemos sufrir para ganar méritos de perdón. Simplemente recibimos el perdón ganado por Cristo. En religión nos ganamos nuestro perdón con nuestro arrepen timiento, pero en el evangelio sólo lo recibimos.
- c) Tercero es amargo, en religión nuestra única esperanza es vivir una vida suficientemente buena para que Dios nos bendiga. Por lo tanto, cada caso de pecado y arrepentimiento es traumática y amenazante. Sólo bajo una gran convicción una persona religiosa admite que ha peca do porque su única esperanza es ser bueno moralmente. Pero en el evangelio el conocimiento de nuestra aceptación en Cristo nos hace más fácil admitir que hemos fallado. Nuestra esperanza está en la justi cia de Cristo, no en nuestra justicia-así, no es tan traumático admitir nuestras debilidades y caídas. En "religión" nos arrepentimos cada vez menos. Pero entre más aceptados y amados en el evangelio sentimos más frecuentemente arrepentirnos. Y aunque por supuesto hay siempre alguna amargura en cualquier arrepentimiento, en el evangelio es final mente una dulzura. Esto crea una nueva dinámica de crecimiento per sonal. Entre más ves tus flaquezas y pecados, más preciosa, electrifi cante, y sorprendente la gracia de Dios aparece para ti. Por otro lado, entre más entiendas la gracia de Dios y tu aceptación en Cristo, más serás capaz de derribar tus defensas y admitir tus pecados.

#### ESTUDIO BÍBLICO - Gálatas 2.11-16

1. ¿Porqué Pedro originalmente comenzó "comiendo con los gentiles" (v.11-12ª)? ¿Qué hizo que dejara de hacerlo? (v.12b)

¿Porqué Pedro originalmente comenzó a comer con los Gentiles? La circuncisión, abstenerse de comer con Gentiles (no judíos), abstenerse de comer ciertos alimentos-Todo eso era parte de las leyes "ceremoniales" judías por las cuales los judíos se preparaban a sí mismos para estar limpios y poder estar ante la presencia de Dios en la adoración. Pedro comenzó a comer con los Gentiles porque Dios le había mostrado que nadie es hecho limpio y preparado para la presencia de Dios por sus propios esfuerzo morales. Nosotros somos aceptables (justificados) ante Dios sólo por la fe en Cristo. Pedro había aprendido esto. El sabía que nadie es "sucio" en Cristo. (Hechos 11.2; 15.7-9).

¿Porqué dejó de comer con los gentiles?

Cuando Pedro se apartó de los Gentiles, no fue por cobardía sino por "hipocresía" (v.13). Pedro no cambió su mente o convicciones. Dice el v.12 que Pedro tenía "temor". Quizá él tenía miedo de la crítica. O es posible que tenía miedo de la persecución de las autoridades judías. Pero además de eso, su viejo orgullo racial pudo hacerse sentir. En cualquier caso Pedro permitió que las diferencias entre las personas llegaran a ser más importantes que la unidad del evangelio. El estaba negando con sus práctica el evangelio que él tenía en su mente.

2. ¿Qué piensas tu lo que significa lo que Pablo dijo acerca de que Pedro no estaba "actuando rectamente conforme a la verdad del evangelio" (v.14)? Como la diferencia entre las personas no está 'en línea con el evangelio'?

Primero, que el evangelio es una verdad-este es un mensaje. Este incluye el hecho de que somos débiles y pecadores, que buscamos el control de nuestras vidas siendo nuestros propios salvadores y dueños. Que la ley de Dios fue cumplida por Cristo en lugar nuestro. Que somos aceptados completamente aunque somos todavía muy pecadores y débiles.

Y segundo, que la verdad del evangelio tiene una gran número de implicaciones para toda la vida. Este tiene que ver con todas las áreas de nuestra vida. Es nuestra tarea traer todas las cosas en nuestras vidas en "línea" con la verdad o dirección del evangelio. Debemos traer nuestros pensamientos, sentimientos y conducta en "línea" con la verdad del evangelio, ya que la "verdad" del evangelio es radicalmente opuesta a los pensamientos del mundo. La vida cristiana es por lo tanto un continuo proceso de realineamiento de traer todas las cosas en línea con la verdad del evangelio. El racismo de Pedro no estaba en "línea" porque él olvidó que somos salvados por la "limpieza" de Jesús, no la nuestra.

# 2. ¿Quién es Dios?

No hay pregunta tan fundamental como: ¿Quién es Dios?. ¡A través de la Biblia, Dios revela muchas cosas acerca de su naturaleza!. La pregunta es: ¿por dónde comenzamos? Comenzaremos con la *gloria* de Dios.

Concepto Clave- GLORIA
Lee y marca con ? si tienes pregunta y ! si comprendiste



El primer sitio en la Biblia donde escuchamos acerca de la gloria de Dios, es en Exodo. Cuando al fin él se revela a sí mismo a Israel, su inmediata presencia es caracterizada por una brillantez sorprendente en una nube brillante que apareció como una columna de nube y de fuego. Esta primera aparición en el desierto y en la cima del monte Sinaí (Exodo 16:10; 24:16-17), eventualmente se estableció dentro del tabernáculo (Exodo 40:33-35; Salmo 26:8).

**NOTAS** 

Aún es evidente que la gloria de Dios no es una luz literal, ya que la Biblia afirma que la creación está llena de su gloria (Salmo 19:1; Números 14:21). La importancia de la gloria de Dios es descrita a través de las siguientes líneas:

Dios creó el mundo para su gloria (Salmo 19:1)

Dios sana el mundo caído a través de su gloria (Isaías 35:2)

Dios nos hizo para su gloria (Isaías 43:7)

Dios nos salvó para alabanza de su gloria (Efesios 1:12)

Dios hace todo para su propia gloria:

Cuando el juzga, lo hace para su gloria (Exodo 14:4)

Cuando muestra misericordia lo hace para su gloria (Isaías 48:11)

Todo lo que hagamos lo debemos hacer para su gloria (1 Corintios 10:31)

"Dios...es infinitamente el mejor y mas grande de todos los seres. Todas las demás cosas, con respecto al valor, importancia y excelencia, son perfectamente como NADA en comparación con Él....El máximo (propósito) de las obras de Dios es ....la gloria de Dios."—Jonathan Edwards.

"El significado Bíblico para la palabra "gloria" es en el Hebreo kavod .. que significa fuerte, pesado, significante...

La "gloria del Señor" indica la brillantez que se conecta con todas las virtudes de Dios y su autorevelación en naturaleza y gracia.....Como objeto de amorosa adoración es llamado: su hermosura. Como objeto de nuestra reverente sumisión es llamado: su majestad. Como objeto de nuestra gozosa gratitud es llamado: su justicia"—Herman Bavinck.

"El propósito de Dios (en todo lo que hace) es su gloria, pero esto es fácilmente incomprendido. La gloria que es su objetivo es como un compañerismo con dos lados, con dos escenas. Es una conjunción de a) hechos revelatorios de a través de los cuales el nos muestra su gloria, con b) respuesta en adoración para darle la gloria por todo lo que hemos visto y recibido. En esta conjunción se desarrolla el compañerismo de amor para el cual fuimos hechos."—*J.I.Packer* 

"El Padre...Hijo...y Espíritu Santo se glorifican entre sí...El amor entre ellos es la dinámica activa de la vida Trinitaria de Dios. Las personas que exaltan a Dios, tiene comunión y apoyo entre ellos....Se protegen unos a otros en el centro de su ser. En un constante movimiento de apertura y aceptación cada persona envuelve y rodea a los otros. Esa es la razón por la cual la Creación ni es una necesidad ni es un accidente. En cambio, Dios nos ha dado la vida interior que sobrepasa por mucho todo lo demás, podemos decir que la creación es un hecho que fue instalado por Dios...En la creación Dios por su gracia hizo una habitación en el universo para otras clases de criaturas. El esplendor de Dios (gloria), se hace más clara en donde quiera que el poder del Hijo de Dios se entrega poderosamente con el propósito de que otros den fruto... El patrón de vida de Jesucristo reproduce en el mundo la vida interna de Dios" -Cornelius Plantinga.



1. ¿Cuál párrafo te impresionó más y porqué?

2. ¿ De que forma la gloria declara a otros los atributos de Dios (tanto su poder, amor, sabiduría, misericordia, santidad)?

3. ¿Porqué es muy fácil malinterpretar la declaración de que "Dios busca su propia gloria" en todo?



# Estudio Bíblico #1 - 1Crónicas 16:23-36; Salmos 104:24-34

¿Cuál es la enseñanza vertida en éstos textos acerca del significado de glorificar, dar gloria a Dios o reconocer a Dios como glorioso?.



# Estudio Bíblico #2 - Juan 17:1-26

1. versículos 1-5, 20-24 a) ¿Cuál es la más grande cosa que el Padre y el Hijo hacen el uno por el otro?. b) ¿Porqué lo hacen?. c) ¿Qué es lo que quiere Jesús para sus seguidores?.

2. ¿Porqué el Hijo estuvo dispuesto a perder su gloria y venir a la tierra? (ver Juan 17:1,4,22,24).

3. ¿Cuál es la razón por la cual Dios nos creó? (Juan 17:24)



#### **Lecturas** (Lee y marca con ? si tienes pregunta y ! si comprendiste)

Lo que tenemos, entonces es un retrato de Dios cuyo amor, aún antes de la creación de todas las cosas, es dirigido hacia otra dirección. Esto no puede ser dicho (por ejemplo) de Alá...Siempre ha sido una orientación en la naturaleza de Dios... Nosotros somos amigos de Dios por virtud del trinitario amor de Dios que ha obrado en la plenitud del tiempo para el plan de redención, concebido en la mente de Dios en la eternidad pasada e incursionado en el espacio de tiempo de nuestra era justamente en el momento correcto.— *D.A. Carson* 

Pero como Dios es infinitamente el más grande ser, por tanto, el es....infinitamente el más hermoso y excelente. Toda la belleza que encontremos a través de la creación entera, es sólo un reflejo de los rayos difusos de aquel ser que irradía una infinita llenura de brillantez y gloria; Dios es el fundamento de todo ser y de toda belleza.— *Jonathan Edwards*"

Al inicio consideré distante la posibilidad de creer en Dios pero un tiempo mas tarde...me encontré tropezando con la demanda de que nosotros debemos "adorar" a Dios; aun mas, con la indicación de que Dios mismo lo demanda. Todos despreciamos al hombre que tiene confianza en sí mismo... pero el mas obvio factor acerca de la alabanza escapaba a mi entender, sin importar si era hacia a Dios o un extraño. No me había percatado de que todo placer, espontáneamente se desborda en alabanza. El mundo se rodea de alabanza-los amantes alaban a su pareja, los lectores alaban a su poeta favorito, los jugadores alaban a su deporte favorito, los caminantes alaban los paisajes.....Excepto en donde las circunstancias adversas e intolerables interfieren, la alabanza casi parece ser íntima apenas audible....El hombre espontáneamente alaba todo lo que el valora, es por eso que la espontaneidad nos urge a unirnos en alabanza. "¿No fue glorioso?. ¿No piensas que es magnífico?". Ciertamente no podemos ayudar a hacerlo....porque la alabanza no meramente expresa sino que completa el placer; ésta es su señal de consumación.....Nuestras expresiones de alabanza son inadecuadas-pero si uno pudiera real y totalmente alabar de forma perfecta---;entonces nuestra delicia alcanzaría un desarrollo perfecto!. Para entender lo que (el cielo) significa, debemos imaginarnos en perfecto amor con Dios--embebidos en él, ahogados en él, disueltos por él, encantados, distantes de permanecer deprimidos...fluyendo de nuestro ser una expresión incesante y perfecta-El catecismo escocés dice que el principal objetivo del hombre es glorificar a Dios y gozarse en él para siempre. Entonces sabremos y conoceremos que son lo mismo. Para estar totalmente gozoso hay que glorificar---dirigidos a glorificarlo a El.- C.S.Lewis

Todos estamos hambrientos de la gloria de Dios, no la propia. Nadie sube al gran cañón por incrementar su autoestima. ¿Porqué van?. Porque hay un gran sentir en el alma de contemplar el esplendor mas que el que hay en uno mismo...El punto es el siguiente: Fuímos hechos para conocer y atesorar la gloria de Dios sobre todas las cosas; y cuando negociamos ese tesoro por imágenes, todo se distorsiona. El sol de la gloria de Dios fue hecho para brillar en el centro del sistema solar de nuestra alma. Al ser así, todos los planetas de nues-

tra vida son acomodados en su propia órbita. Pero cuando el sol es desplazado, todo vuela aparte. La sanidad de nuestra alma comienza por restaurar la gloria de Dios en su lugar, llevando todo atractivo hacia el centro. — *John Piper* 

Resúmen. El universo fue una explosión literal de la gloria de Dios---creada para reflejar y comunicar su gloria y belleza hacia nosotros-por tanto, en la medida en que nosotros incrementamos nuestra adoración y gozo por su gloria en todas las cosas especialmente en su Hijo Jesucristo, podremos mostrar nuestra delicia y felicidad en Dios.



#### Preguntas de aplicación

1. Dijimos que es natural que el llamado que Dios nos hace a darle la gloria es un tema malentendido. Suena como si él lo necesitara y que el es un ser egoísta. Tomando como base lo que has aprendido, escribe tu propia respuesta a este malentendido.

- 2. Dios creó el mundo y a nosotros para que pudiéramos compartir el amor, gozo y gloria de la Trinidad. ¡ Hay innumerables implicaciones y aplicaciones prácticas a esto!. Por lo pronto, escribe algunas de ellas en tu propia vida.
- a) ¿Qué malos pensamientos, emociones distorsionadas o prácticas erróneas resultan cuando no nos ubicamos en la gloria de Dios?.

b) ¿Qué malos pensamientos, emociones distorsionadas o prácticas erróneas resultan cuando olvidamos la razón por la que Dios creó al mundo y a nosotros?.



#### Respuestas a las preguntas de aplicación

#### 1. ¿Cual párrafo o frase te impresionó más y porqué?

2. De acuerdo con Edwards y Bavinck:, ¿como es que la "gloria" revela a otros los atributos de Dios (como su poder, amor, sabiduría, misericordia, justicia)?

R: Bavinck y Edwards enfatizan que la gloria de Dios es uno mas de sus atributos así como su infinita dignidad, belleza y excelencia a) de cada uno de sus atributos y b) de todos sus atributos en combinación única. Los innumerables nombres, atributos y metáforas de Dios exhiben plenamente cuan glorioso es él. Edwards tiene razón al hablar de "gloria", en terminos de comparación. Dios no es solamente sabio y amante, sino extremadamente glorioso tambien. (El es el mayor y mas grande en cada categoría) Y además no solo es importante y digno de nuestra adoración, sumisión y atención sino supremamente glorioso. (El es infinitamente mas digno de nuestra adoración, sumisión y atención que nadie o alguien mas). Todo lo demás es "menos que nada" en comparación con su gloria (Isaías 40:5; 15-17, 25). La gloria de Dios es a menudo expresada en la escritura como resplandeciente, de una luminosidad cegadora (Exodo 16:10), lo cual convierte dicho concepto en suprema excelencia y superioridad. El incomparable resplandor de Dios también raya en la incomprensibilidad de Dios en nuestras mentes finitas.

3. De acuerdo con lo que Packer dice, ¿Porqué es muy fácil malinterpretar la declaración acerca de que Dios busca su propia gloria en todas sus criaturas y obras?

El que Dios busque su propia gloria es fácilmente malinterpretado, ¡porque la misma clase de comportamiento en un ser humano es horrible!. Todo aquel que demanda ser constantemente alabado es visto como un ser terriblemente desagradable. Es natural preguntarse: ¿Por qué necesitaría Dios crear seres que lo alabaran en todo tiempo?. ¡eso parece muy egoísta para mí!. Sin embargo, Packer aclara que cuando Dios nos llama a glorificarlo, en realidad nos está invitando a tener compañerismo con él. (Veremos mas de ello a continuación).

ESTUDIO BIBLICO # 1

1 Crónicas 16:23-36; Salmos 104:24-34

¿Qué es lo que aprendes aquí sobre lo que significa glorificar, dar gloria a Dios o tratar a Dios como glorioso?.

Obviamente, glorificar a Dios significa alabar y adorarlo a el. Los dos pasajes nos llaman a cantar sus alabanzas y declarar su gloria. ¿Pero que quieren decir?. Yo creo que podemos dar con la respuesta a través de los siguientes aspectos. (No somos los únicos, estoy seguro).

*Primero*, esto significa que (mentalmente) <u>reconocemos suprema excelencia</u> en el. Esto es, tener conciencia de que el es la medida y estándar de todas las cosas, el mayor y el mas grande ser de todo el universo. El es mas grande que cualquier otro dios (1 Crónicas 16:25); el es la fuente de todo en la creación (Salmos 104:24). No hay una definición de bondad, o amor, o sabiduría, o de poder excepto en Dios. Todo lo demás es bueno, amoroso, poderoso, o sabio sólo cuando está relacionado o en relación con el. Nada merece nuestro mas profundo respeto y honor mas que el Señor, ante quien debemos temblar y temer (1 Crónicas 16:30).

Segundo, esto significa que (voluntariamente) <u>atribuímos el máximo valor</u> a el. Esto es, darle la centralidad o prioridad en nuestras vidas. Nosotros vivimos para darle a Dios su "valor" (1 Crónicas 16:29), o sea, estamos para reconocer su valor o dignidad (1 Crónicas 16:25). Su valor es absoluto, mucho mas grande que cualquier otro objeto al que pudiéramos darle adoración (1 Crónicas 16:25-26). En los mas sencillos terminos posibles, glorificar a Dios, significa hacer de el la cosa mas importante de nuestra existencia. Significa creer en el mas que en cualquier otro así como obedecerle incondicionalmente. Ello significa que todo lo que se haga o deje de hacerse es por su honor, de conformidad a nuestra relación con él. Una vez que reconozcamos su extrema belleza nos daremos cuenta de que debemos diligentemente hacer todo con el propósito de darle el honor a el. Por cuanto el es digno.

Tercero, significa que (emocionalmente), encuentres tu mayor gozo o placer en el. Que lo tengamos como la más profunda satisfacción. Encontramos que los textos que lo glorifican, lo alaban y regocijan son sinónimos virtuales o aspectos diferentes de la misma acción. Hallamos gozo en su gloria-presencia (1Crónicas 16:27). El salmista alcanza el gozo cuando medita en la gloria de Dios revelada en las obras de su creación (salmos 104:34). Aún más marcado, Dios mismo se regocija y pone su gloria en toda su creación (Salmos 104:31). Cantos de júbilo son expresados cuando encontramos su gloria revelada en las obras de salvación y redención (1 Crónicas 16:23). Acciones de gracias, regocijo y adoración unidos en el acto de glorificar en su alabanza (1 Crónicas 16:35)-lo queremos explicar es que nosotros experimentamos cierta clase de llenura y grandeza en la medida en que le glorificamos. El agradecimiento por su gloria es regocijarse en el jubilosamente de la misma forma como lo harán los árboles del bosque cuando el venga a juzgar (1 Crónicas 16:31-33).

Este aspecto de glorificar a Dios es ver su hermosura. David habla acerca de mirar la hermosura de Dios (Salmos 27:4) y de su gloria (Salmos 63:2-5) casi sinónimamente. Encontrar un objeto hermoso es disfrutarlo o encontrar satisfacción en el. Cuando miras con asombro al océano o las montañas no buscas otro objetivo. La propia mirada hacia el océano o las montañas te llena por sí misma. (La Biblia, por supuesto, dice que por causa de la creación tenemos testimonio de la gloria de Dios. Ver Salmos 19).

En resúmen: para glorificar a Dios (tal como lo hemos estudiado), no es tanto el ir hacia Dios en busca de su ayuda, su perdón, su dirección, su fortaleza sino por lo que él es. Es moverse mas allá que una fe general en Dios para conocer su gloria. Esto sólo viene cuando el Espíritu Santo nos dá un sentido de su hermosura---cuando meditamos en acerca de quien es el, y lo que ha hecho. Otro tipo de gozo viene como resultado de nuestro servicio y conocimiento de Dios. En otras palabras, no obedecemos a Dios sólo para obtener salud, paz,

confort, éxito, sino mayormente por darle placer y honor. ¿Porqué?. Porque hemos puesto nuestra delicia y felicidad en su delicia y felicidad. Hacer feliz a Dios, es lo que nos dá el verdadero gozo.

#### ESTUDIO BIBLICO # 2 Juan 17:1-26

1. versículos 1-5, 20-24 a) ¿Cuál es la más grande cosa que el Padre y el Hijo hacen el uno por el otro?. b) ¿Porqué lo hacen?. c) ¿Qué es lo que quiere Jesús para sus seguidores?.

#### a)¿Cuál es la cosa mas grande que ellos hacen?

La principal obra que el Padre y el Hijo hacen por uno y por el otro es "glori ficar" o "darse gloria" mutuamente. Esto es mencionado en los versos 1, 4, 5, 22 y 24. Esto es lo que Dios estuvo haciendo en el infinito, en la eternidad sin principio antes de la creación del tiempo, historia, y el mundo (versos 5 y 24). Juan 16:14 indica que tambien el Espíritu participaba en esta glorifi cación mutua.

#### b)¿Porqué lo hacen?

La razón por la que el Padre glorifica al Hijo (e implícita está la razón por la que el Hijo glorifica al Padre) es debido a que el Padre ama al Hijo (v.24, v.26). Ellos se glorifican el uno al otro como una muestra profunda de amor mutuo. El amor nos guía de manera natural a expresar adoración y alabanza. Por ello, es natural que cuando valoras y amas un objeto, exaltas y afirmas sus atributos de excelencia y belleza. Es una expresión intrínseca de amor hacia una persona o un objeto. Pongamos atención al concepto plasmado por C.S. Lewis: Todos sabemos algo de esto respecto a las relaciones per sonales. La delicia de dos enamorados consiste en admirar y afirmar la excelencia de uno y del otro. El mayor gozo no consiste solo en buscar admiración sino en darla (manifestarla)-y entonces hallamos que ésta viene de regreso en forma por demás natural y gratuita. En todo esto simplemente estamos reflejando el amor interpersonal del ser intimo de Dios.

#### c); Qué busca Jesús para sus seguidores?

Jesús busca para sus seguidores las mismas dos cosas que el Padre y el Hijo tienen. 1) Primero, el quiere para sus seguidores la misma unidad de amor que el Padre y el Hijo tienen (v.20-23). y 2) Segundo, el quiere que sus seguidores admiren y aprecien su gloria-lo cual es, glorificarle plenamente que es lo mismo que el Padre y el Hijo hacen mutuamente.

# 2. ¿Porqué el Hijo estuvo dispuesto a perder su gloria y venir a la tierra? (ver Juan 17:1,4,22,24).

El Hijo estuvo dispuesto a perder su gloria (v.5- con la gloria que tenía contigo) por venir a la tierra. Pero sus razones para hacerlo fueron: a) Primero: darle la gloria al Padre (v.4) en la obra de la salvación, y, b) Segundo, darle gloria a sus seguidores (v22), para que ellos algún día vean la gloria de Jesús por sí mismos (v24).

¡Cabe hacer notar la diferente orientación que se encuentra en la esencia de la naturaleza de Dios!. Aún cuando Jesús le pide a Dios que lo glorifique, el verdadero motivo de su petición es poder glorificar al Padre (v.4). ¡Ese es su motivo

de búsqueda de gloria!. Así mismo, el quiere la gloria que tuvo antes para que sus seguidores puedan verla (v.24). En otras palabras, en el corazón de Dios está el propósito de dar gozo, amor y afirmación a los demás. De hecho, su disposición es solicitar gloria con el propósito de dar gloria a los demás.

#### 3. ¿Cuál es la razón por la cual Dios nos creó? (Juan 17:24)

Es muy difícil imaginar una razón por la cual un Dios infinito y perfecto crearía todas las cosas. ¿Porqué un Dios eterno crea seres limitados al tiempo como los humanos?. Eso parece como que Dios lo hiciera porque necesitara de ellos para que le glorifiquen. Pero Dios sólo necesitaría seres humanos para glorificarle si el fuera unipersonal. Si Dios fuese unipersonal, entonces el no conocería el amor mutuo, la comunicación, el gozo y la gloria hasta que el crease otros seres inteligentes. Por tanto, ciertamente podríamos decir Dios "necesitaba" esto, porque el no lo tiene. Pero el concepto Cristiano de la Trinidad de Dios no enfrenta ése problema. Si Dios es tripersonal entonces, el seguramente tenía una relación de infinito amor y gozo.

¿Entonces porque nos creó?. La respuesta resuena fuertemente en el verso 23-24. ¡Dios no nos creó para obtener el infinitamente cósmico gozo de amor y glorificación mutua, sino para compartirlo!. Es completamente consistente para un Dios amoroso-quien està enfocado en hacer el bien a otros, el cual busca gloria sòlo con el propòsito de compartirla con otros---crear un universo para mostrar el gran gozo, amor y glorificación mutua de su voluntad hacia los demàs. Es apropiado para un ser perfecto, amante y bueno, el comunicar su amor con seres inteligentes. El gozo de Dios, la felicidad y deleite en perfección divina y belleza es expresado en el compartir eso mismo por consiguiente a otros. La felicidad de los humanos, por tanto, puede ser unicamente alcanzada al conocer a Dios, asì como por darse cuenta de que la gloria que se deriva de ello alrededor del mundo natural es un eco de su naturaleza (de Dios). El mayor triunfo de la creación es la unión de amor entre Dios y sus criaturas.

#### PREGUNTAS DE APLICACION

1. Dijimos que es natural que el llamado que Dios nos hace a darle la gloria està sujeto a malentendidos. Suena como si él lo necesitara y que el es un ser egoísta. Tomando como base lo que has aprendido, escribe tu propia respuesta a este malentendido.

Básicamente, este malentendido nos lleva a dos conceptos clave:

a) Primero, nos muestra la fuerte relación existente entre gozo y alabanza al igual que amor y alabanza. C.S. Lewis expresa con claridad esta liga en el texto clàsico impreso en lìneas previas. Alabanza no es simplemente el resultado sino la totalidad del placer. Podrìamos ir mas lejos y decir que la alabanza no es el resultado sino la totalidad del amor. No puedes amar a alguien sin darle alabanza (elogiar), y en la medida que le alabas tu eres cor respondido en amor. Por supuesto que estos tres-amor, gozo y alabanzason aspectos diferentes entre sì. Pero lo màs importante es que cuando Dios nos llama a glorificarle, en realidad nos està llamando a tener una relación de amor y gozo.

- b) Segundo, nos muestra la triple naturaleza de Dios. Si Dios fuera uniper sonal, entonces serìa cierto que hasta que el creò seres inteligentes empezò a conocer y experimentar el amor mutuo, el gozo y la gloria. Por tanto, si tù crees en un Dios unipersonal, entonces debes tambien creer en a) Dios no era originalmente perfecto o b) que las relaciones personales en realidad no tienen ninguna importancia. Estos son los "cuernos" de un serio dilema filosòfico. Tienes tanto un Dios imperfecto tanto como un universo en el cual las relaciones personales son secundarias y pasajeras. En cambio, la doctri na de la Trinidad hace que el hecho de la creación tenga sentido. Es natural que un Dios amante busque compartir su gozo y comunidad con otros.
- c) Es consistente con la naturaleza de Dios quien es esencialmente amoroso para crear un mundo de seres y comunicarles el amor y deleite que el tiene en su mismo ser. El universo en consecuencia proviene como resultado de una explosión de la gloria de Dios. La bondad perfecta, la belleza y el amor irradían de Dios y atrae a sus criaturas para que de continuo compartan el gozo y satisfacción en Dios. Ello provoca que ellos no busquen su propia gloria sino darle la gloria a Dios, así como el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo lo hacen. Este proceso de crecimiento de felicidad continuará para siempre, creciendo en la eternidad de una manera inimaginable (1 Corintios 2:7-5)
- 2. Dios creó el mundo y a nosotros para que pudiéramos compartir el amor, gozo y gloria de la Trinidad. ¡ Hay innumerables implicaciones y aplicaciones prácticas a esto!. Por lo pronto, escribe algunas de ellas en tu propia vida.
- a) ¿Cuáles son los pensamientos erróneos, emociones distorsionadas o prácticas erradas resultan cuando no nos enfocamos lo suficiente en la gloria de Dios?

Primero, cuando me olvido de dar la gloria de Dios, en realidad le estoy dando mas importancia o preminencia a otras cosas u objetos en mi vida. Quizás dichas cosas sean buenas, algunas muy importantes. Veremos con mayor detalle éstas cosas en la próxima semana, pero esto es una profunda definición de pecado. Una definición superficial de pecado es "romper las reglamentos de Dios". Por supuesto que esto es verdad. Pero es posible caer en pecado sin necesidad de quebrar ninguna de las reglas actuales de comportamiento. Cuando tu conviertes a tu trabajo o familia y aún tu estatus moral mas importante que Dios en tu vida, entonces ellos se convierten en el eje de tu existencia y te acarrean distorsiones. Estudiaremos esto la próxima semana, sin embargo todo lo que resulte ser lo mas importante en tu vida separa al universo como un interés personal. Solamente la preeminente gloria de Dios hace que yo ame y busque el bien en general.

Segundo, cuando me olvido de la gloria de Dios, considero que la adoración es sólo una obligación y no una total delicia o placer. Soy llamado a conocer y testificar de Dios. Por supuesto, la adoración es una obligación que le "debemos" a Dios. Por causa de quien es el y lo que ha hecho, el es digno de alabanza y honor. Pero si tenemos un concepto débil acerca de la naturaleza de Dios digna de atribuirle gloria, significará que la alabanza no es una prioridad en mi vida. En particular, no me doy cuenta de la importancia de alabar. Si oro, mi vida de oración consistirá radicalmente en hacer peticiones y hacer confesiones. Tercero, cuando olvido la gloria de Dios, tiendo a creer que mi vida es construída y levantada por mis propias fuerzas y búsqueda de autoestima. La doctrina

de la gloria de Dios me recuerda que mis mas profundas necesidades no serán satisfechas por la búsqueda de autoestima, sino por la búsqueda del valor de Dios (estima). C.S. Lewis dijo en alguna ocasión: "Pon tu objetivo en los cielos y lo traerás a la tierra. Pon tu objetivo en la tierra y no atraerás nada". Podríamos parafrasear "busca tu estima (valor) en Dios, y la estima fluirá de manera natural. Busca tu autoestima y no obtendrás nada". Entenderemos esto de manera mas completa en la medida que vayamos avanzando en las lecciones siguientes. Cuarto, cuando olvidamos la gloria de Dios, olvidamos el valor de las personas como seres originales (únicos). Todos los seres humanos poseen un valor infinito así como dignidad puesto que somos hechos a imagen de Dios. El disminuír la imagen de una gran persona es deshonrarles. Es por eso que Dios lleva la cuenta de los asesinos, porque todos los seres humanos han asaltado la gloria de Dios (ver Genesis 9). Por lo tanto, la gloria de Dios, es la base para considerar a todo ser humano con respeto, justicia y dignidad.

b)-¿Qué malos pensamientos, emociones distorsionadas o prácticas erróneas resultan cuando olvido la razón por la cuál Dios creó al mundo y a nosotros?.

En primer lugar, cuando olvido esto pierdo terreno en el gozo y celebración que debiera caracterizar nuestras vidas. ¡La Trinidad se regocijó en la creación del mundo! . (O quizá pudieramos decir que la Trinidad cantó la palabra en la creación. Compare los relatos de la creación de C.S. Lewis en "El sobrino del mago" y en El Silmarillion de J.R. Tolkien). De cualquier manera, la creación fue el inicio de su adoración, amor y regocijo de la gloria y belleza trinitaria. Por tanto, nosotros fuimos hechos básicamente para adorar, amar, gozar y apreciar la gloria de Dios-esa gloria que se muestra; a) en la naturaleza que nos circunda, b) en los seres hechos a la imagen de Dios, c) en la experiencia de la salvación, d) y por último en la faz de Dios. Esto es por lo cual C.S. Lewis menciona que la alabanza es "la salud interior hecha audible" . Nosotros deberíamos tener el instinto natural de afirmar lo bueno que hay en los demás, y disfrutar y apreciar lo que es bueno en nuestro ambiente y nuestra vida. Debiéramos tener una actitud de gozo y gratitud corriendo a través de nuestras vidas. El perfeccionismo y el espíritu de crítica pueden ahogar el motivo para el cual fueron hechas nuestras vidas. Una autocrítica desproporcionada puede ser terriblemente dañina. Muchos cristianos creen que es mas espiritual encontrar la falla en todo, pero esto sólo significa el fin del gozo.

En segundo lugar, cuando yo olvido esto, puedo subestimar la importancia de la comunidad cristiana. En todas las demás visiones del mundo y la visión de amor de Dios, no están intrínsecas las relaciones con el universo. Pero la visión cristiana de Dios, es que Dios mismo es una comunidad-el es un compañero universal!. El amor intratrinitario de Dios y la amistad es la base de toda realidad. Todas las cosas creadas fueron hechas a la imagen de su amor mutuo. Ello significa que la amistad-profunda, íntima, personal-son un bien en sí mismas. Ellas no son vistas como medios para seguir adelante, no son "palancas" para contactar gente que pueda abrir puertas para ti. Ellas son fines en sí mismas. La comunidad concierne a todo el universo, al igual que la vida.

En tercer lugar, cuando me olvido de esto, puedo olvidar la regla del siervo. ¡Irónicamente, la naturaleza de Dios de buscar su propia gloria en realidad significa que él está radicalmente enfocado en los demás!. Esto se debe a que la alabanza que va en búsqueda de su gloria, en realidad es una vía para buscar el gozo y el bien de otros. Debido a que Dios es un ser tri-personal, el piensa que

buscar su propia gloria es hecho de manera radical sin ningún rastro de egoísmo. El Hijo está dispuesto a perder su propia gloria, aún a morir con la única finalidad de dar gloria al Padre (y a nosotros). El Padre y el Hijo estuvieron dispuestos a crear seres libres, aún cuando ellos sabían que habrían de sufrir para traernos dentro de la voluntad de Dios. Aquí, aún en la doctrina de Dios, nosotros vemos que el camino hacia arriba es humillarnos!. La manera de ser levantados consiste en servir a otros. La manera para ser amados no es tanto buscándolo sino otorgándolo. Aún la cruz por sí misma es presagiada aquí en la doctrina de la gloria de Dios. Jesús no nos salvó por medio de ordenanzas o a través de un sermón, sino a través de su propia muerte como una donación. El perdió su gloria para que nosotros pudiésemos recibir gloria y ver la gloria de Dios. Deberíamos medir nuestras vidas bajo el patrón de la gloria de Dios, viviendo vidas de humildad, sacrificio y servicio.

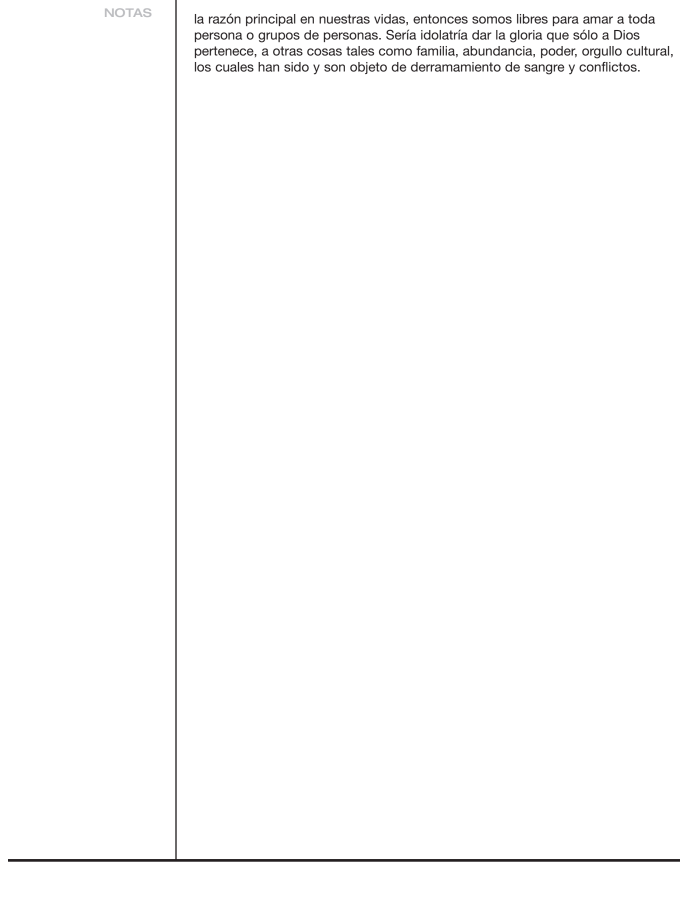
Cuarto, cuando olvido esto, puede que olvide la importancia de la unidad Cristiana. Uno de los aspectos de la gloria de la Trinidad es la perfecta unidad en propósito y amor. En Juan 17, Jesús mismo relaciona la unidad Cristiana con la manifestación de Dios al mundo. La implicación de esta visible unidad es una vía importante para mostrar al mundo la gloria de Dios. Los Cristianos debemos hacer todo lo posible para mostrar unidad a través de nuestras inevitables diferencias denominacionales y tradicionales.

Quinto, cuando olvido esto, puedo olvidar lo mucho que soy amado por Dios en Cristo. ¡Juan 17:20, nos muestra como el Padre nos ama tanto como él ama al Hijo!. La obra de Cristo ha comenzado a llevarnos dentro del deleite infinito de la voluntad de Dios.

Sexto, cuando me olvido de esto, puede que olvide la importancia del mundo natural. Cada faceta del mundo natural nos muestra algo de la gloria de Dios que de otra manera no podríamos observar (Salmos 19:1). Por consiguiente, no podemos simplemente desechar o hacer a un lado el mundo natural y usarlo a nuestro antojo. No estamos para dejar al mundo completamente solo, estamos para cultivarlo como "jardineros", no como si fueramos guardaparques (Génesis 2:15). Y aún todas las partes del orden natural---los arboles y el mar y el cielo-- fueron diseñados para dar gloria a Dios en sus propios medios (Salmos 19, 96:10). Si Dios creó al mundo para comunicar su gloria para nuestro gozo, entonces, debemos conservar y apreciar la gloria de Dios en el mundo natural.

Séptimo, cuando olvido esto, puede que olvide la importancia de la justicia social y el amor hacia todo tipo de persona. Por cuanto toda persona fue creada a la imagen de la gloria de Dios, cada ser humano de be ser tratado con dignidad y respeto (GEnesis 9:1). Por cuanto la diversidad de la Trinidad es la base de la creación del mundo, Dios busca que las diferentes razas, clases y naciones vivan juntas en paz e interdependencia. Muchas de las profecías de Isaías dicen que cuando la Gloria de Dios regrese al mundo en su totalidad la creación será restaurada (Isaías 35:1-2). Gloria a Dios en las alturas va acompañada con paz en la tierra (Lucas 2:14).

Cuando nosotros hacemos todo para Dios como nuestra meta de gozo o gloria, eso nos guía automáticamente a amar a toda la gente. Si el motivo central en nuestra vida es nuestra familia, esto nos guía a amar a nuestros propio parientes mas que a otras familias. Si la razón central en nuestra vida son los negocios, o causas politicas, o intereses de nuestra nación-en cada caso nos guían a amar un grupo de gente opuesto a los otros. Pero si la gloria de Dios es



## 1. ¿Qué está mal en nosotros?

La mayoría estamos de acuerdo que algo malo ha pasado con la raza humana y la sociedad -- Cosas que no deben estar pasando. La explicación de la Biblia de lo que está pasando con la raza humana es *el pecado*.

Concepto Clave- PECADO Lee y marca con ? si tienes pregunta y ! si comprendiste



La definición más común de "pecado" es "desobediencia a Dios". Pero el punto de vista Bíblico muestra que esto tiene varias dimensiones. Aquí están tres palabras básicas para "pecado" en el Antiguo Testamento:

• *Avah* (frecuentemente traducido "iniquidad" - Salmo 51.2a) significa torcer fuera de forma.

Así como cuando un hueso dislocado de su lugar causa un gran dolor y daño, así un corazón no centrado en Dios es llenado con creencias (de uno mismo, de Dios, y del mundo) y dirección (desordenada, esclavizante, y deseos fuera de lugar) profundamente distorsionadas.

**NOTAS** 

En otro tiempo también nosotros éramos necios y desobedientes. Estábamos descarriados y éramos esclavos de todo género de pasiones y placeres. Vivíamos en la malicia y la envidia. Éramos detestables y nos odiábamos unos a otros. (Tito 3.3)

• Chatha (traducido "pecado"- Salmo 51.2b) significa fallar en el blanco. Pecado es fallar en vivir como Dios desea - en pacífica armonía con él, con los demás, y con el mundo. Por lo tanto las "omisiones" (contra el llamado de Dios para amar y contentamiento) son tan malas como las prohibiciones de Dios (mentir, robar, etc.)

"Todos han pecado y están privados de la gloria de Dios (Rom. 3.23). Esta es la "señal" que está desaparecida. Fallamos para vivir para la gloria de Dios y en lugar de eso vivimos para nuestra propia gloria.

• Pasha (traducido "transgresión"- Salmo 51.1) significa <u>rebelarse voluntariamente</u> contra alguien a quien tu debes obediencia (Lee Isaías 1.2). A pesar de estar auto-engañándonos y esclavizados aún así somos responsables por nuestras acciones. Nuestra desobediencia a Dios es una deliberada sustitución de nuestra voluntad en lugar de la suya.

"A pesar de haber conocido a Dios, no lo glorificaron como a Dios ni le dieron gracias...ellos cambiaron la gloria del Dios inmortal adorando y sirviendo a los seres creados antes que al Creador... Rom.1.21ª, 23ª, 25b)

Resumen: Nosotros pecamos cuando rechazamos vivir para la gloria de Dios y en lugar de eso buscamos nuestra propia gloria (importancia, significado) en otras cosas. Pecado es la miseria de hacer cualquier cosa en tu vida más importante que Dios para tu esperanza, identidad, significado o felicidad. La esencia del pecado no es la violación de los mandamientos sino una relación rota con Dios, con el prójimo y con toda la creación. "Todos los pecados son intentos de llenar vacíos, pero sólo Dios puede llenar los vacíos".



1. ¿Cuál párrafo te impresionó más y porqué?

2. Uno de los párrafos dice que "la esencia del pecado no es la violación de los mandamientos...sino una relación rota." ¿Piensas que esto es verdad? ¿Porqué?





### Estudio Bíblico #1 - Salmo 51:1-5

¿Qué cosas admite David aquí? ¿Cómo cada una de estas cosas nos ayudan a entender el pecado?



## Estudio Bíblico #2 - Génesis 3:7-24

¿Qué nos dice este pasaje acerca de todos los resultados de las "relaciones rotas" del pecado?



#### **Lecturas** (Lee y marca con ? si tienes pregunta y ! si comprendiste)

#### El gran pecado

Existe un vicio del cual nadie en el mundo se halla libre; uno que todo el mundo critica cuando lo ve en los demás; uno del cual casi nadie se cree culpable. Oímos hablar de personas que tienen mal carácter, o que no pueden dejar de pensar en las mujeres o en la bebida. Pero no oímos a nadie que se acuse de este vicio. Es más, no hay una falta de la que estemos más inconscientes en nosotros mismos. Y mientras más la tenemos en nosotros, más nos disgusta verla en otros. El vicio de que hablamos es el orgullo o amor propio. Y lo opuesto se conoce como humildad. Según los maestros cristianos, el vicio esencial, la maldad extrema, es el orgullo. Los pecados sexuales, la ira, la avaricia, la borrachera y todo lo demás son "picaduras de mosquito" en comparación con el orgullo. Fue por orgullo que el diablo se convirtió en diablo; el orgullo lleva a todos los vicios; este es un estado de anti-Dios en la mente. ¿Suena esto a exageración? Si es así, piénsalo bien. Mientras más orgullo tengas, más te molesta verlo en los demás. Si deseas hallar cuánto es tu orgullo, la forma más fácil de saberlo es preguntarte: "¿Cuánto es lo que me disgusta que los demás me menosprecien, que no me tomen en cuenta, que me hagan remar para su propio beneficio o que se crean superiores a mí?" El caso es que el orgullo de cada quien está en competencia con el orgullo de los demás. Es porque deseábamos ser los más ruidosos en la fiesta que nos sentimos tan incómodos cuando otros son los que hacen ruido. Lo que quiero decir es que el orgullo es esencialmente competencia. El orgullo no se complace de tener algo sino de tener más que el otro. Decimos que hay quienes se sienten orgullosos de ser ricos, de ser inteligentes o de tener una buena figura, pero no es así. Están orgullosos de ser más ricos, de ser más inteligentes o de mejor figura que los demás. Si cada quien llegara a ser igualmente rico, inteligente o de buena figura, no habría nada de que estar orgulloso. Es la comparación la que nos hace orgullosos: el placer de estar por encima de los demás. Si no hay competencia. No hay orgullo. Casi todos los males del mundo que la gente califica de codicia y egoísmo, son resultados del orgullo.

En Dios hallamos a alguien que en todos sentidos es inmensamente superior a nosotros. A menos que reconozcamos que Dios es así y que por lo tanto, reconozcamos que no somos nada en comparación con El, no conoceremos a Dios. Mientras seamos orgullosos no podemos conocer a Dios. El orgullo siempre se cree por encima de los demás, y mientras estés mirando hacia abajo no puedes ver lo que hay arriba de ti.

Esto nos lleva a una tremenda pregunta. ¿Cómo es que hay personas que son muy orgullosas y dicen que creen en Dios y son muy religiosas? Me temo que adoran a un Dios imaginario. Si tu piensas que tu vida religiosa te está haciendo sentir que eres bueno- y sobre todo que eres mejor que otros- creo que puedes estar seguro de estar siendo manejado por el diablo, no por Dios. La prueba real de estar en la presencia de Dios es la de que te olvides del todo de ti mismo. *C. S. Lewis* 





# Preguntas de aplicación

1. ¿Como puedes definir el orgullo humano a través de esta lectura?

2. Lewis provee un número de "pruebas" que pueden ayudarte a detectar la presencia y nivel de orgullo en tu vida. ¿Cuáles son esas pruebas



#### Respuestas a las preguntas de aplicación

#### 1. ¿Cuál párrafo te impresionó más y porqué?

Hay unos errores prácticos acerca del pecado que podemos creer si omitimos alguna de estas definiciones.

Primero, si olvidamos que la palabra "avah" significa <u>"distorsión"</u>, podemos creer que el pecado es sólo una conducta externa y no creencias y deseos desordenados que se encuentran bajo cada conducta.

Segundo, si olvidamos que la palabra "chatha" significa "fallar", podemos tener un modelo "legalístico" del pecado. Podemos pensar que pecado es sólo violar prohibiciones. Jesús mostraba claramente que cada uno de los mandamientos de Dios no sólo eran una prohibición sino también una invitación a hacer algo. Por ej. el mandamiento "No matarás" no sólo era cumplido no sólo si no matabas sino con una vida de amor al prójimo. El mandamiento "No robarás" es cumplido no sólo con no robar sino también con ser generosos. Si recordamos este término para pecado evitaremos creernos buenos y legalistas ya que todos fallamos en hacer la voluntad de Dios en como nos relacionamos con él y con los demás.

Tercero, si olvidamos la palabra "pasha"- <u>"rebelión"</u>, podemos tener una idea

Avah nos muestra cuán profundo e interior es el pecado. Chatha nos muestra cuán imposible y alta es la vara de Dios. Si tuviéramos sólo estas dos cosas entonces diríamos, "Bueno, entonces no tenemos remedio". Pero este tercer término nos muestra que Dios nos hace responsables por nuestra conducta. Este tercer término nos hace tener esperanza de cambio y crecimiento a través de arrepentimiento.

Puestos todos juntos, podemos ver una vista balanceada de lo que es el pecado:

- Pecado es violar la autoridad de Dios. Es ser tu propio dueño y salvador.
- Pecado es violar el diseño de Dios. Este es construir tu persona con algo que no es Dios.
- Pecado es violar la paz de Dios. Este es arruinar la creación de Dios.
   Esto nos lleva a toda clase de relaciones rotas.

# 2. Uno de los párrafos dice que "la esencia del pecado no es la violación de los mandamientos...sino una relación rota." ¿Piensas que esto es verdad? ¿Porqué?

Esta cita dice que todos los pecados vienen por buscar llenar un vacío en nosotros que sólo Dios puede llenar. Y que todos tenemos porque hemos decidido ser nuestros propios dueños. En otras palabras, la razón de que mentimos, robamos, engañamos, y cualquier otra desobediencia a Dios es porque estamos tratando de obtener nuestras más profundas necesidades a través de otras cosas en lugar de Dios. Esto significa que todos nuestros malos pensamientos, deseos, y acciones vienen de romper al menos el primero de los Diez mandamientos - "No tendrás otros dioses delante de mí." En otras palabras, rompetu relación con Dios es "violar" al menos el primer principio de la Ley de Dios.

#### ESTUDIO BÍBLICO #1 - Salmo 51.1-5

¿Qué cosas admite David aquí? ¿Cómo cada una de estas cosas no ayudan a entender el pecado?

Primero, en v.3.4 el tiene una completa responsabilidad por sus acciones. "Yo reconozco mis transgresiones; Contra ti he pecado...y he hecho lo que es malo..." El aquí usa la palabra "pasha-rebelion" él rechaza evadir la culpabilidad. El llama a sus obras "malas". El rechaza culpar a su crianza, sus impulsos, sus hormonas, o su ambiente. El está diciendo, "Yo merezco un juicio". El no habla de baja-estima, adicciones, tropiezos, errores o de sus necesidades.

Segundo, en v.4 él admite que el pecado es primeramente contra Dios. "Contra ti he pecado, sólo contra ti." David se arrepentía de matar a un hombre y robarle a su mujer. Pero David dice que su pecado es "contra ti sólo". ¿Porqué? Todo pecado es principalmente un ejercicio de un "señorío" que no tenemos derecho. Actuamos como si nos perteneciéramos nosotros mismos. Como si tuviéramos el conocimiento y el derecho de ser nuestros propios dueños y salvadores. Alguien dijo que no rompemos los mandamientos 2 al 10 a menos que primero decidamos romper el primer mandamiento. El primer mandamiento es "No tengas otros dioses delante de mí." David podía cometer adulterio si él a) se hizo a sí mismo su propio Dios, asumiendo que él era más sabio que Dios quien hizo las leyes, o b) hizo a Betsabé un ídolo más importante que Dios, creyendo que si él no podía tenerla, él no podía ser feliz. De cualquier manera, David tenía que pecar primero contra Dios, poniendo algo más en lugar de Dios, para así pecar.

Tercero, en v. 4b él usa las normas de Dios sólo como una manera de juzgar y pesar sus acciones. "Yo he hecho lo que es malo ante tus ojos".

Cuarto, en v.5 él admite que él ahora ve la profundidad de su pecado como un defecto de su carácter. David no se excusa a sí mismo, él mira atrás a su vida entera a través de lo que le dice su corazón en este terrible hecho. El no niega lo que hizo.

#### ESTUDIO BÍBLICO # 2 - Génesis 3.6-24

¿Qué nos dice este pasaje acerca de todos los resultados de las "relaciones rotas" del pecado?

Primero, hay una vergüenza y culpabilidad. "se dieron cuenta que estaban desnudos" v.7.

Segundo, hay desconfianza y temor de otros. La necesidad de ropa v.7 es más que buscar cubrirse. Adán y Eva ya no confiaban ahora el uno al otro. Ellos no podían vivir con la vulnerabilidad de la transparencia.

Tercero, hay una perdida de nuestra relación con Dios. Adán y Eva se escondieron de Dios con un sentido de miedo. V.10. La respuesta de Adán muestra que aún en la presencia de Dios, la humanidad llega a ser resentida y hostil para Dios. Adán dice , "La mujer que me diste...me dio ...y comí...." Esta es una clara acusación que Dios es culpable de lo que Adán había hecho. Dios ahora es nuestro enemigo.

Cuarto, hay un rompimiento de las relaciones entre grupos. Génesis 3.16 muestra que la dominación de las mujeres por sus maridos no es la manera en que Dios creó el matrimonio para que funcione. Esto es una consecuencia del pecado. La expresión "El te dominará". V.16b nos dice que el pecado también ha creado divisiones entre género, razas, nacionalidades, clases. Esto fue la

ruina de la armonía en la sociedad.

Quinto, hay un derrumbe económico-cultural. En v.17-19 Dios indica que por el pecado, ahora nuestra habilidad de trabajar y construir una cultura es seriamente afectado y dañado. El trabajo fue una cosa buena. El trabajo no es una maldición sino que el trabajo ha sido maldecido. El arte, la ciencia, la agricultura, la educación-todas las cosas serían frustrantes y difíciles.

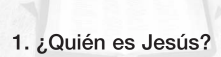
Sexto, hay un trastorno físico. La última cosa que vemos en este pasaje es que el "dolor" y el "sudor" nos lleva a la muerte física. "Hasta que vuelvas a la misma tierra". V.19. La enfermedad, la vejez, los desastres naturales y la muerte son el resultado del pecado.

#### LECTURAS. El Gran pecado

- 1. ¿Como puedes definir el orgullo humano a través de esta lectura?
- 2. Lewis provee un número de "pruebas" que pueden ayudarte a detectar la presencia y nivel de orgullo en tu vida. ¿Cuáles son esas pruebas?

La primera prueba tiene que ver con cuánto nosotros no queremos a la gente orgullosa. Lewis dice "Mientras más orgullo tengas, más te molesta verlo en los demás". ¿Qué haces tú con las personas auto-centradas y jactanciosas? Si tu no puedes tolerarlas, tratarlas amablemente, y disfrutar de sus fortalezas y dones, esto es probablemente porque estás demasiado agarrado de tu propio orgullo.

La segunda prueba tiene que ver con cuán relajados somos acerca de nuestra apariencia. Lewis dice, "Si deseas hallar cuánto es tu orgullo, la forma más fácil de saberlo es preguntarte: "¿Cuánto es lo que me disgusta que los demás me menosprecien, que no me tomen en cuenta...?" Humildad no es tanto pensar menos de ti mismo sino más bien esta es pensar en ti mismo menos (con frecuencia).



Jesús de Nazaret es sencillamente la figura de más influencia en la historia del mundo. ¿Pero quién es él?

> Concepto Clave- ENCARNACIÓN Lee y marca con ? si tienes pregunta y ! si comprendiste

# **CAPITULO**

"En el principio ya existía el Verbo (Griego: Logos), y el Verbo estaba con Dios, y el Verbo era Dios. Él estaba con Dios en el principio. Por medio de él todas las cosas fueron creadas; sin él, nada de lo creado llegó a existir... Y el Verbo se hizo hombre y habitó entre nosotros. Y hemos contemplado su gloria." (Juan 1.1-3, 14)

**NOTAS** 

Los Griegos entendieron el *logos* como el principio racional por el cual todas las cosas existen, y el cual es la esencia del alma humana racional. Para ellos no había otro dios que el *logos*, y que todo lo que existía había brotado de la semilla de este *logos...*Pero también había un trasfondo del Antiguo Testamento para el término *logos*. Es posible que Juan se estaba refiriendo a la Ley de Dios (Torah) o enseñanza de Dios. Por lo tanto, la palabra logos sería rica en significado para los lectores judíos. Pero como sea que ellos hubieran entendido el significado del término, Juan estaba forzando a los lectores hacia un fresco pensamiento.

Esta es la suprema revelación. Si vamos a conocer a Dios, ni el razonamiento humano ni el misticismo serán suficientes. Ni aún la revelación de la Escritura anterior puede igualar esta revelación de Dios, como el libro de Hebreos afirma: "En el pasado Dios habló...por medio de los profetas...en estos días finales nos ha hablado por medio de su Hijo." Hebreos 1:1-2

La Palabra, una auto-expresión de Dios, quien estaba con Dios y era Dios, llegó a ser carne: El se vistió de nuestra humanidad, excepto sólo de nuestro pecado. Dios escogió hacerse asimismo conocido, finalmente, en un real, hombre histórico. *D.A. Carson* 

Para los Griegos el "logos" era el propósito o el significado de la existencia. Para los Judíos el "logos" era la Palabra de Dios-la única verdad o el fundamento de todas las cosas reales. En el principio de su evangelio Juan menciona ambos puntos de vista del mundo cuando él habla de una "Palabra" divina que fue la fuente y fundamento de toda la creación. También dice a los judíos que la verdad y auto-expresión de Dios ha llegado a ser humana. El dice a los Griegos que el significado de la vida y de toda la existencia ha llegado a ser humano. Por lo tanto, si tu conoces a este ser humano tu encontrarás lo que tu esperabas encontrar en filosofía, o aún en el Dios de la Biblia.

La diferencia entre cualquier otra gran figura y Jesús es la diferencia entre un ejemplo de vida y alguien quien es la vida en sí mismo. *Charles Williams* 



- 1. ¿Cuál párrafo te impresionó más y porqué?
- 2. Juan desafía a ambos al punto de vista de paganos y a judíos con la enseñanza de la encarnación. ¿Cómo la encarnación desafía a los puntos de vista que hoy tiene la gente?
- 3. ¿De qué manera la encarnación da luz en decir que Jesús es el único mediador- el único camino para llegar a Dios? (Ver Juan 14.6; 1 Timoteo 2.5)

## Estudio Bíblico #1

Mateo 9.2-3; 11.27; 28.18-20; Juan 5.21-23; 8.52-59; 20.28-29

¿Qué cosas nos dicen estas palabras y obras de Jesús acerca de su propia identidad?



Lecturas (Lee y marca con ? si tienes pregunta y ! si comprendiste)

La encarnación significa que cualquiera sea la razón de porqué Dios permitió que caigamos en una condición de estar limitados, de sufrimiento, de estar sujetos a dolores y a la muerte-El sin embargo tuvo la honestidad y el coraje de tomar de su propia medicina...El mismo ha tomado la experiencia humanadesde las comunes irritaciones de la vida familiar y los aprietos del duro trabajo y la escasez de dinero hasta los peores horrores del dolor y la humillación, derrotas, desprecios, y la muerte...El vino a nacer en pobreza...sufrió un dolor infinito-todo por nosotros.

La encarnación significó para Jesús despojarse de sí mismo y hacerse pobre. Significó poner a un lado su gloria y su poder; la aceptación de las dificultades, el aislamiento, los malos tratos, la malicia y la incomprensión; finalmente la muerte. El mensaje de la Navidad es el de que hay esperanza para una humanidad arruinada- esperanza de perdón, de paz con Dios, de gloria- porque, siguiendo la voluntad del Padre, Jesucristo se hizo pobre y nació en un establo. El espíritu navideño es el espíritu de los que, como su Maestro, abrazan como principio para todos los actos de su vida el hacerse pobres- gastando y desgastándose- a fin de enriquecer a los demás hombres: dando su tiempo, ocupándose, preocupándose, y cuidando a los demás, y no solamente a sus amigos. *J.I. Packer* 

Lo verdaderamente asombroso es que de repente se presenta alguien que dice que puede perdonar pecados. Dice que siempre ha existido. Que vendrá a juzgar al mundo al final de los tiempos. Entendamos esto con claridad. Estoy tratando de evitar que alguien diga la mayor de las tonterías que frecuentemente se han dicho en cuanto a El: "Estoy dispuesto a aceptar a Jesús como un gran maestro de moral, pero no acepto su afirmación de que era Dios". Esto es algo que no debiéramos decir. La clase de cosas que Jesús dijo nos hacen ver que él no fue sólo un gran moralista. O bien es un loco que está al mismo nivel del que dice que es un huevo o bien el diablo del infierno. Tu debes hacer tu decisión. O bien este hombre era, y es el hijo de Dios; o era un loco o algo peor . Tu puedes

callarlo como a un insensato, tu puedes escupirlo y matarlo como a un demonio; o tu puedes caer a sus pies y llamarlo Señor y Dios. Pero no asumas la actitud condescendiente de decir que sólo fue un gran maestro de la humanidad. El no nos dejó espacio para tener esta actitud. No fue eso lo que El intentó. Jesús no produce este efecto de considerarlo sólo un maestro de moral en la gente que realmente le conoce. El produce tres efectos-Odio, Terror, Adoración. No hay señales de gente que exprese una suave aprobación. *C.S. Lewis* 



# Preguntas de aplicación

1. ¿Como puedes definir el orgullo humano a través de esta lectura?

2. Lewis provee un número de "pruebas" que pueden ayudarte a detectar la presencia y nivel de orgullo en tu vida. ¿Cuáles son esas pruebas



## Respuestas a las preguntas de aplicación

- 1. ¿Cuál párrafo te impresionó más y porqué?
- 2. Juan desafía a ambos al punto de vista de paganos y a judíos con la enseñanza de la encarnación. ¿Cómo la encarnación desafía a los puntos de vista que hoy que tiene la gente?

La encarnación desafía el punto de vista "práctico" que es tan influencial en los tiempos modernos. Este punto de vista de ver el mundo niega que hay un mundo eterno, sobrenatural y que las cosas sobrenaturales no pueden violar las "leyes naturales" en la forma de milagros. Sin embargo, la encarnación es el Gran Milagro.

Por otro lado, la encarnación desafía el pensamiento moderno, que tanto prevalece hoy , que afirma que no hay tal cosa como una "Verdad" total. La encarnación, sin embargo, enseña que hay una absoluta y total Verdad y que esta ha llegado a ser un ser humano.

3. ¿De qué manera la encarnación da luz en decir que Jesús es el único mediador- el único camino para llegar a Dios? (Ver Juan 14.6; 1 Timoteo 2.5)

Hay una fuerte oposición a la idea de que Jesús es el "único camino" para conocer y llegar a Dios. Esto es visto como extremadamente "estrecho de mente". Pero el decir que Jesús es el único camino para llegar a Dios está basado en una previa afirmación-que el es Dios encarnado. Si el es el único Dios encarnado, entonces ciertamente él y la fe que él fundó tendría que ser por lo menos la más grande y superior revelación de Dios sobre cualquiera. Ningún otro fundador de las mayores religiones del mundo dijo ser Dios. Esto significa, por lo tanto, que si él es quien dijo ser, Jesús tendría que ser el único camino a Dios.

### ESTUDIO BÍBLICO

Mateo 9.2-3; 11.27; 28.18-20; Juan 5.21-23; 8.52-59; 20.28-29

¿Qué cosas nos dicen estas palabras y obras de Jesús acerca de su propia identidad?

Mateo 9.2-3. Cuando Jesús asume la autoridad para perdonar pecados, los maestros de la ley correctamente creyeron que él clamaba algo que sólo Dios hacía. ¿Porqué? Porque lógicamente sólo tu puedes perdonar un pecado si este es contra ti. (Si José le pega a Juan en la nariz, yo no puedo pararme y decir, "José, te perdono por pegarle a Juan en la nariz". Sólo Juan puede hacer esto.) Así cuando Jesús perdona el pecado de este hombre, él está diciendo (implícitamente) que todos los pecados son contra él. Sólo Dios puede reclamar que todos los pecados son contra él.

Mateo 11.27. Cuando Jesús dice que "todas las cosas me fueron entregadas" él dice esta declaración significando que él tiene ambas cosas el dere-

cho y el poder para controlar todas las cosas que existen.

Mateo 28.20. Aquí Jesús asume cualidades que sólo Dios tiene. Primero, él dice que es omnipotente- "Se me ha dado toda la autoridad en el cielo y en la tierra". Segundo él dice ser eterno-"Y estaré con ustedes siempre, hasta el fin del mundo". Tercero, el dice ser omnipresente, ya que él dice a todos sus discípulos que no importa donde estén-"Yo estaré con ustedes siempre."

Juan 5.21-23. Primero, Jesús dice ser la fuente de la vida (v.21), y segundo el dice ser el juicio final de toda la tierra y de todo lo que hay en ella (v.22). Asimismo él insiste que el merece igual honor que el Padre. El primer mandamiento dice que a nadie se debe adorar sino sólo a Dios, y aún así ¡Jesús reclama este honor! (v.23).

Juan 8.52-59. Jesús hace una sorprendente declaración cuando él dice que el existía antes que Abraham. Esto significa que él es miles de años de más edad que un ser humano común.

Juan 20.28-29. Jesús aceptó la adoración de Tomás. Esto revela que él no es un ser creado, sino el Dios quien sólo es digno de adoración.

### PREGUNTAS DE APLICACION

1. ¿Qué cosas prácticas obtienes al saber que tu Salvador no sólo es humano sino Dios?

Primero, si Jesús es Dios, el no está simplemente para ser admirado y respetado sino para ser alabado. Adorado y deleitarse en él. El propósito de nuestras vidas es contemplar su gloria y belleza y esto es más que "creer en él". Jesús es Dios - y por lo tanto, él debe ser la esencial belleza y satisfacción de nuestro corazón.

Segundo, si Jesús es Dios, él debe ser absolutamente obedecido y darle nuestra prioridad central en nuestras vidas. Nadie puede responderle casualmente o moderadamente. Si él no es quien dice ser , él debe ser odiado e ignorado. Si él es quien dice ser él debe ser adorado completamente. - nosotros debemos centrar nuestras vidas completamente alrededor de él.

Tercero, si Jesús es Dios, su salvación es de infinito valor. ¿Porqué? Porque sus sufrimientos fueron de infinito valor. Su sangre fue ofrecida como un "rescate" para pagar por nuestros pecados. Pero su sangre era la sangre de Dios. También él fue abandonado por el Padre como un camino para tomar el castigo que nosotros merecíamos.

La encarnación nos lleva a la verdad de que la cruz y nuestra salvación es por pura gracia. En las demás religiones el fundador es un ser humano enviado por Dios para mostrarnos que hacer para ser salvados. Pero Jesús es Dios venido el mismo. Ahora, si Dios sólo necesitara informarnos que hacer para salvación, ¡El podría haber enviado un profeta! Pero su venida personal significa que él no sólo nos dice lo que tenemos que hacer para ser salvados, sino que él hará por nosotros todo lo que no podemos hacer nosotros mismos. El vivirá la vida obediente que nosotros debimos haber vivido pero no lo hicimos. El morirá para pagar el castigo por la vida desobediente que no debimos haber vivido pero lo

hicimos. El mismo vino para llevar a cabo nuestra salvación por nosotros.

Cuarto, si Jesús es Dios, entonces hay una esperanza infinita para el mundo y para ti. Más tarde veremos que Jesús trajo el "reino de Dios". Esto significa que Jesús, el rey verdadero, ha retornado y he empezado a poner el mundo "correctamente" con su poder. Jesús es Dios--- y por lo tanto esto significa que Dios ha llegado. El ideal ha penetrado lo real y es transformado a su semejanza.

# 2. ¿Qué cosas prácticas obtienes al saber que tu Salvador no sólo es Dios sino hombre?

Primero, si Dios llegó a ser verdadero humano, tenemos un notable recurso para enfrentar el dolor y el sufrimiento. La Biblia dice mucho acerca de las razones y el significado del sufrimiento y el mal en el mundo, sin embargo, la Biblia nunca da una respuesta total a la pregunta ¿Porqué?. Pero el cristianismo ofrece algo de mucho valor. La doctrina de la encarnación nos da un recurso para el sufrimiento que no hallamos en otro lugar. Dios descendió al mundo y llegó a ser vulnerable y sufrió y murió él mismo. El es Dios- con- nosotros (Mat.1.23) - él nos da su presencia personal en nuestro sufrimiento.

Segundo, si Dios vino a ser verdadero humano, entonces la materia es importante. La encarnación significa que Dios asumió un cuerpo físico y entró en el mundo material. Muchas filosofías y religiones del mundo desprecian las cosas materiales del mundo (incluyendo el cuerpo humano). Pero la encarnación significa que Dios cree que el mundo material es una cosa buena. Y la resurrección nos muestra que él intenta rescatar el mundo físico así como el espiritual.

Tercero, si Dios vino a llegar a ser un humano, entonces los cristianos no deben estar tan impresionados con el brillo, la belleza física, la posición y el poder. La encarnación significa que Dios voluntariamente se vació de su gloria y su poder y vivió humildemente como un siervo. La encarnación significa que los cristianos no van por las apariencias y no prefieren a los más privilegiados ni a los altos círculos. En la encarnación Dios se movió hacia los vecindarios y hacia los barrios bajos. El se asoció con los indeseables. La encarnación significa el fin de nuestra ostentación de superioridad sobre las demás personas.

# Notas

# 1. ¿Por qué murió Jesús?

Mucha gente que cree en Dios, en el pecado, y en la deidad de Cristo, sin embargo no entiende la pregunta: ¿Pero, por qué Jesús tuvo que morir? ¿Por qué no podía Dios sólo perdonarnos?

Concepto Clave- LA CRUZ Lee y marca con ? si tienes pregunta y ! si comprendiste



"Expiación" significa quitar barreras para crear una nueva relación. La Biblia revela lo que significa esto al presentarnos cinco "facetas" o aspectos de la cruz.

• Sacrificio- El pecado es impureza, es una contaminación que nos hace incapaces para vivir en comunidad. Esto crea vergüenza y un sentimiento de ser inaceptable por los demás. Pero en la cruz Jesús fue avergonzado y excluido (Mat. 27.46; Heb, 13.11-13) de manera que nosotros pudiéramos ser purificados y limpiados del pecado (Heb.1.3,9.13-14). Así, la cruz quita la barrera de la vergüenza.

**NOTAS** 

- *Deuda* El pecado es una obligación (Mat.6.12). Cuando no podemos pagar nuestras deudas esto acarrea esclavitud ( en las culturas antiguas) o pérdida en bancarrota (hoy). Pero en la cruz Jesús pagó un "rescate" (Marcos 10.45) de modo que nosotros pudiéramos ser redimidos libres de la esclavitud (1 Tim. 2.6; 1 Cor. 6.20) Así, la cruz quita la barrera de deuda.
- Batalla- El pecado es un fuerza maligna de estar centrados en sí mismos y deseo de acumulación de poder que hay en el mundo y en nuestros corazones. Pero en la cruz Jesús desenmascaró y desarmó a los poderes del mal (Col. 1.12-14, 2.14-15; Jn. 12.31-33) haciendo lo opuesto, a través de auto-sacrificio y servicio (1 Cor. 1.18-31). Así, la cruz quita el poder del mal sobre nosotros.
- Relaciones- El pecado es una relación rota, rechazando que Dios sea la recta centralidad en nuestros corazones. Dios es algo indiferente para nosotros y nos distanciamos de él (Rom. 5.10) Pero en la cruz Jesús quita la ira de Dios sobre nosotros (Heb.9.5; Efesios 2.3-5; 1 Juan 2.1-2) y vuelve nuestros corazones hacia él como Abogado y Mediador. Así, la cruz quita la barrera de enemistad.
- Ley- El pecado es una violación de la Ley y el carácter justo de Dios. Esto crea culpabilidad. Pero en la cruz Jesús se puso en nuestro lugar legal (ls.53.11,12), tomó el juicio que merecíamos (1 Ped. 3.18; Rom. 3.21-26; Gál. 3.13), para que nosotros podamos obtener el trato que él merecía (2 Cor.5.21). Así, la cruz quita la barrera de la culpabilidad.

Ninguna de estas metáforas transmite todas las riquezas del alcance de la cruz. Pero a lo largo de todos estos temas hallamos un sencillo tema-- *la auto-sustitución de Dios*. Dios mismo suplió lo que nosotros debimos haber dado. El es excluido, fue a la bancarrota, fue hecho prisionero y rechazado, recibe la ira de Dios y el juicio -- en nuestro lugar-- y así, nosotros podemos ser aceptados y liberados.

El justo, amante Padre se humilló a sí mismo para llegar a ser carne, pecado y maldición por nosotros en y a través de su único Hijo, con el propósito de redimirnos sin comprometer su propio carácter. El evangelio bíblico de la expiación es Dios satisfaciéndose a sí mismo al sustituirse él mismo en lugar nuestro...El concepto de la sustitución puede ser dicho entonces, como el lugar donde descansa el corazón de tanto el pecado y la salvación. Porque la esencia del pecado es que el hombre se sustituye a sí mismo por Dios, mientras que la esencia de la salvación es Dios sustituyendo al hombre. El hombre se afirma a sí mismo contra Dios y se pone a sí mismo donde sólo Dios merece estar; Dios se sacrifica a sí mismo por el hombre y se pone a sí mismo donde sólo el hombre merece estar. El hombre exige prerrogativas que sólo le pertenecen a Dios; Dios acepta castigos que sólo le pertenecen al hombre.



1. ¿Cuál párrafo te impresionó más y porqué?

2. ¿Cuáles son las ventajas de conocer las diversas facetas o aspectos de la cruz y la expiación?



# Estudio Bíblico #1 - Salmo 51:1-5

1. v.21-25 ¿Qué podemos aprender de estos versículos acerca de lo que es la "justicia de Dios" y cómo la adquirimos?

2. v.24-26 ¿Porqué Dios sólo justifica a través de su sacrificio expiatorio?¿Porqué no puede Dios sólo perdonarnos?



**Lecturas** (Lee y marca con ? si tienes pregunta y ! si comprendiste)

Marcos 10.45 se encuentra al final del relato que trata acerca de la búsqueda de reconocimiento y honor, en la forma de una pregunta de los discípulos por los dos importantes sitios de honor (Marcos 10.35-37).

Roma estaba unificada no sólo por un emperador sino también por un orden político basado en la ética de padrinazgos...Los clientes eran ligados a sus patrones o padrinos y estos frecuentemente tenían clientes de su propiedad...los cuales a su vez todos estaban en deuda con el emperador, quien tenía una posición de cliente con los dioses...Otra vez contra el orden del mundo, Jesús insistía que las posiciones deben ser medidas no por quien te pertenecía a ti sino por los que tienen el rol como de un sirviente...y que el servicio estaba para ser dado a aquellos de más baja posición...Jesús se opuso al orden Romano en el nivel más fundamental, sustituyéndolo por una cosmovisión penetrante...Una manera de ser en el mundo que toma como su punto de inicio la gracia de Dios.

No podemos perdonar porque yo saco al enemigo de la comunidad de los humanos así como yo me excluyo a mi mismo de la comunidad de los pecadores. Pero nadie puede estar en la presencia del Dios del Cristo crucificado tanto tiempo sin conquistar esta doble exclusión - sin considerar al enemigo como si él fuera un monstruo...y ponerlo dentro de la esfera de los seres humanos... y también pasarse a sí mismo de la esfera del orgullo que dice ser inocente, a la esfera de los que están llenos de pecado. Cuando alguien sabe (como la cruz lo demuestra) que los malvados no triunfarán eternamente sobre sus víctima , uno es libre para redescubrir que las personas pueden imitar el amor de Dios por ellos mismos.

Y cuando alguien sabe que (como la cruz lo demuestra) el amor de Dios es más grande que todo pecado, uno es libre para verse a sí mismo en la luz de la justicia de Dios y así redescubrir sus propios pecados.

El estaba sin ningún apoyo de Dios-- sin ningún sentimiento que Dios le amaba--sin ningún sentimiento de que Dios se compadeciera de él-- sin ningún sentimiento que Dios lo sostuviera. Antes Dios era su sol--ahora el sol se volvió completa oscuridad...El estaba sin Dios-- él estaba como si no tuviera ningún Dios. Todo lo que Dios había sido antes para él se había ahora apartado de él. El estaba sin Dios--privado de su Dios. El tenía el sentimiento de los condenados, cuando el Juez dice: "Apártense de mi, malditos", "quienes será castigados con eterna destrucción de la presencia del Señor y de la gloria de su poder." El sintió que Dios dijo lo mismo para él. ¡Ah! Este es el infierno que Cristo sufrió. El océano del sufrimiento de Cristo es insondable...El fue abandonado en el lugar de los pecadores. Si tu te acercas a él como tu garantía, tu nunca será abandonado..."Dios mío, Dios mío, ¿porqué me has abandonado?" [¿Cual es la respuesta?] Por mi--Por mí.-- Robert M. M. Cheyne

Dios ha escogido salvar al mundo a través de la cruz, a través de la vergonzosa y la impotente muerte del Mesías crucificado. Si este ofensivo evento es la revelación de la más profunda verdad acerca del carácter de Dios, entonces nuestra completa manera de ver el mundo es vuelto de cabeza...todos los valores son transformados...Dios rechaza jugar juegos de poder y prestigio en términos humanos. *Richard Hays* 





1. ¿Cuáles son los significados de la cruz para la vida diaria en cada una de las lecturas anteriores?



## Respuestas a las preguntas de aplicación

- 1. ¿Cuál párrafo te impresionó más y porqué?
- 2. ¿Cuáles son las ventajas de conocer las diversas facetas o aspectos de la cruz y la expiación?

Primero, la variedad da testimonio de la riqueza del significado de la cruz de Cristo.

Segundo, esta diversidad de aspectos equipa a los creyentes en cualquier cultura para entender y comunicar el significado de la cruz de Cristo. En cada cultura algunas de estas metáforas resonarán más que otras. La diversidad de metáforas significa que la cruz puede tener sentido y transformar vidas en cualquier cultura o raza.

Tercero, esta diversidad toca no sólo un rango de culturas sino un rango de personalidades y temperamentos. Aquellos de nosotros que sienten vergüenza y humillación pueden más rápidamente ser tocados por lo que pasó con Jesús quien fue excluido y avergonzado. Aquellos quienes sienten problema por la culpa por algún pecado particular o pecados pueden ser más rápidamente ayudados por la metáfora de la ley-corte y la imputación de la justicia de Jesús para nosotros. Aquellos quienes han estado en las garras de la mundana búsqueda de poder, riqueza, y belleza pueden ser quebrantados por la descripción de Jesús quien se despojó a sí mismo de todo poder y riqueza y por lo tanto ganó el mundo. Aquellos que son adictos pueden encontrar libertad en la belleza de Jesús muriendo para rescatarlos de su esclavitud. Aquellos quienes se sienten directamente bajo la ira de Dios se les puede mostrar que a través de Cristo esta ira ha sido echada lejos.

Cuarto, esta diversidad de ejemplos revela su unidad fundamental. El único tema fundamental de todos es la auto-sustitución de Dios. En la metáfora del "sacrificio" Jesús es nuestro sacrificio-él es maldito, rechazado, excluido para que nosotros podamos ser limpiados, purificados y traídos a Dios. La metáfora de la "batalla" Jesús es el Victorioso-él lucha contra las fuerzas de la oscuridad y así nosotros podemos triunfar sobre ellas. En la metáfora de la "deuda" Jesús es nuestro pago - El es esclavizado y gastado para que nosotros pudiéramos ser libres. En la metáfora de las "relaciones", Jesús es nuestro Mediador y Abogado-El se pone en nuestro lugar y como nuestro representante ante Dios. En la metáfora de la "Ley", Jesús es nuestro castigo-él toma la condenación para que nosotros podamos recibir honor. En todas estas metáforas podemos ver la sustitución de Jesús por nosotros, que él recibió lo que nosotros merecíamos para que así nosotros recibiéramos lo que él merecía.

## ESTUDIO BÍBLICO- Romanos 3.21-26

1. v.21-25 ¿Qué podemos aprender de estos versículos acerca de lo que es la

## "justicia de Dios" y cómo la adquirimos?

### a) Lo que esta es.

Primero, la palabra "justicia" se refiere a una condición , es decir, no tener deudas o reclamos contra ti. Estar "justos con Dios" significaría estar en una condición de completa obediencia - No tener deudas ante Dios porque tu has cumplido todas tus obligaciones hacia él. Así, la jus ticia es una posición legal ante Dios como resultado de una perfecta conducta.

Segundo, las frases "de Dios" (v.21 y 22) y "gratuitamente" (v.24) y "aparte de la ley" (v.21) nos dice que esta posición legal es recibida, no ganada. En otras palabras, la "perfecta conducta" que resulta de esta posición legal no es nuestra perfecta conducta, sino que es la de alguien más. Mira 3.20, donde Pablo habla acerca de "justificado en presencia de Dios". Por lo tanto, recibir esta justicia es ser declarados justos, ser tratados o ser vistos como perfectamente justos por Dios. Esta es recibida, no ganada. Esta no viene por algún mérito en nosotros. [Nota: La palabra "justicia" en v.21 y la palabra "justificados" a través del resto del pasaje todas son la misma palabra - dikaiosune. Ser "justos" o "justificados" es exactamente lo mismo de recibir la justicia de Dios. Ser justificados es tener un record de méritos; esto es lo opuesto de "culpa ble", lo cual es tener un record de maldad. ]

## b) Cómo esta es recibida.

Primero, esta es recibida por fe en Cristo, no por una fe en general. Pablo dice que no es una fe en general o fe en Dios en general, sino fe en "Jesucristo" (v.22) la que trae la justicia. Segundo, esta es por fe en la obra de Cristo en la cruz, no por una admiración general de él. Pablo es aún más específico en v.24 y v.25. Nosotros llegamos a ser justos "a través de la fe en su sangre". Algunas personas dicen, "Yo creo en Jesús" pero ellos quieren decir que tiene admiración por él, y creen en él como un ejemplo, o como una ayuda en tiempo de necesidad. Pero esto no es fe salvadora. La fe que trae la justicia de Dios es una confianza específica en la obra de Cristo como siendo la base para la posición legal que recibimos de Dios.

# 2. v.24-26 ¿Porqué Dios sólo justifica a través de su sacrificio expiatorio?¿Porqué no puede Dios sólo perdonarnos?

Las palabras "a través" en los v.24 y 25 muestran que hay una barrera entre Dios y nosotros cuando viene para perdonar. Sólo la sangre de Cristo crea una puerta "a través" de esta barrera; sólo "a través" de la muerte de Jesús puede Dios darnos este regalo.

Durante esta centuria especialmente, se enseña que Dios es amor, y que todo lo que él tiene que hacer es solamente decir o pronunciar que nosotros somos perdonados. El razonamiento es de esta manera: "Si mi hijo ha hecho algo malo y dice "Lo siento", bueno, yo simplemente digo, "esta bien" y ya estamos reconciliados. ¿Porqué Dios no puede hacer lo mismo? ¿Porqué hay necesidad de la muerte de Jesús? En esta teoría, Jesús sólo viene a este mundo a decirnos que Dios no ama, y que su muerte en la cruz fue solo un ejemplo de amor sacrificial diseñado para conmovernos. Pero aquí vemos que la barrera es "su justicia". La

muerte de Cristo fue necesariamente para satisfacer su justicia. La relación de Dios con nosotros es más compleja que la relación de un padre con su hijo. El no sólo es el Padre que nos ama (el desea justificarnos), sino también él es el juez y el rey del universo.

### PREGUNTAS DE APLICACION

1. ¿Cuáles son los significados de la cruz para la vida diaria en cada una de las lecturas anteriores?

En los primeros párrafos se muestra que la cruz trastorna los normales puntos de vista de grandeza y poder. En marcos 10, algunos de los discípulos están argumentando sobre quien sería el más grande y el de mayor posición. En v.45, Jesús enseña a sus discípulos que el "vino no para ser servido, sino para servir" -- y dar su vida en rescate por muchos." El usa la cruz para revelar una manera completamente diferente de entender "la posición". El autor dice que en el imperio Romano uno crece en grandeza acumulando poder de dos maneras: a) primero, tu sirves solo a superiores de quienes tu ganes favores y beneficios, y b) tu demandas que aquellos que estás por encima-tus inferiores-te sirvan diligentemente y ganen tu favor y beneficios. Esto estaba basado en el concepto de dioses quienes son servidos y sólo dan favores y beneficios a aquellos quienes se lo ganen. Pero la cruz nos muestra que Dios viene y sirve a gente infinitamente debajo de él y los salva gratuitamente, dando su favor y beneficios a aquellos que no se lo han ganado. Esto voltea el sistema del mundo y crea una sociedad humana completamente diferente. En esta sociedad alterna - una dominada por el concepto de la cruz-uno crece en grandeza al dar poder. Cada creyente responde a la gracia gratuita del Mesías crucificado al servir a todos los demás, pero especialmente a aquellos "abajo" de ti en el mundo con menos

Un diagrama de esto es así: (Lo puedes dibujar y presentarlo)

| Puntos de vista Romano                                     | Puntos de vista Cristiano                       |
|------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| Dios(es): "Los inferiores me sirven"                       | Dios(en Cristo): "Yo sirvo a mis<br>inferiores" |
| Relación con los dioses: Dándoles servicio                 | Relación con Dios: Aceptando el servicio suyo   |
| Resultados: Relaciones humanas                             | Resultados: Relaciones humanas                  |
| de poder sobre otros     pero inseguridad hacia los dioses | de servicio a otros     y seguridad hacia Dios  |

Segundo, otra de las lecturas muestra como la cruz cambia nuestra relación con aquellos quienes nos han hecho mal o han sido injustos con nosotros. La cruz es un enorme recurso para el perdón y la reconciliación. La cruz (de manera

especial la metáfora de la "Batalla") nos asegura que el mal no triunfará, que en el final todo será perfecto. Por lo tanto, nosotros no debemos ser los ofensores. La cruz también nos muestra que nosotros somos igualmente pecadores y también eternamente amados. Esto nos libera para admitir nuestra común pecaminosidad con el que nos ofende. Es muy difícil imaginar como alguien puede vivir una vida de perdón sin un profundo conocimiento de la cruz.

Tercero, el párrafo del predicador inglés McCheyne nos recuerda la profundidad del amor de Dios por nosotros. La cruz es por lo menos un gran testimonio de nuestro valor para Dios a pesar de nuestra pecaminosidad. ¿Porqué Dios soportó tan infinito dolor? Por nosotros. La cruz, es por lo tanto, psicológicamente transformadora. Esta no simplemente nos lleva a tener una "alta autoestima" o una baja "auto-estima". Esta es el más grande y posible fundamento para reconocer el propio valor que tenemos como personas. Esta nos guarda de tanto la inferioridad como la superioridad. Esta crea una única, estable, balanceada y sólida auto-imagen.

La última cita es un resumen de todo. Esta cita viene de un comentario de 1 Corintios 1-2, donde Pablo dice que la cruz voltea el sistema de valores básicos de cada cultura, sean judíos, o griegos, o a quien sea. Esta crea una completamente nueva sociedad humana, basada en el servicio en lugar de la obtención de poder. Esto cambia completamente nuestra actitud hacia nuestros enemigos, nuestros sufrimientos, de nosotros mismos y de nuestro Dios.

# Notas

# 1. ¿Cómo cambiamos?

Los cristianos no crecen simplemente por "tratar duramente de vivir de acuerdo a los principios Bíblicos." ¿Cual entonces es la clave para cambiar y parecernos a Cristo?

Concepto Clave- IDOLATRÍA
Lee y marca con ? si tienes pregunta y ! si comprendiste



La "idolatría" en la Biblia es el principal tema que nos afecta -- psicológicamente, intelectualmente, culturalmente.

• Lo inevitable de la idolatría- El primer mandamiento es "Yo soy tu Dios-- No tengas otros dioses además de mí." No hay una tercera opción entre estas dos cosas. Rom. 1.25 dice que nosotros "adoraremos y serviremos" ya sea a Dios o a las cosas creadas (un ídolo).

**NOTAS** 

No es posible que nosotros no adoremos <u>nada</u>. Siempre hay <u>algo</u> que capturará nuestros corazones y la imaginación y es la cosa más importante, la preocupación última, valor y fidelidad. De esta manera, cada personalidad, comunidad, y manera de pensar estará basado ya sea en Dios mismo o en algún dios-sustituto, un ídolo.

- El rango de la idolatría- Un ídolo es cualquier cosa que es más fundamental que Dios para tu felicidad, significado de tu vida e identidad. Idolatría es un deseo excesivo de (aún) algo bueno. Esto significa que cualquier cosa puede llegar a ser un ídolo, incluyendo buenas cosas como una carrera, la familia, logros, tu independencia, una causa política, posesiones materiales, cierta gente en dependencia tuya, poder e influencia, atractivo físico, un romance, la aprobación humana, seguridad financiera, tu lugar en un particular círculo social o institución. Los ídolos no son sólo personales o individuales, también ellos son colectivos o culturales. Las diferentes sociedades pueden hacer sus valores primarios cosas como la familia ("valores tradicionales") o sentimientos (romanticismo) o el estado (comunismo) o superioridad racial (fascismo) o la voluntad individual y la experiencia (existencialismo) o la identidad de grupo (post-modernismo.)
- El poder de la idolatría- Por un lado, un ídolo es un vacío "nada" sin ningún poder real para ayudarnos y salvarnos (ls. 40.20; 41.6,7). Este es sólo una manera en que tratamos de salvarnos nosotros mismos (ls. 44.10-13). Por otro lado, paradójicamente, nuestros ídolos tienen gran poder y control sobre nosotros. Ellos esclavizan (Jer.2.25). Una vez que hemos creído que algo en verdad nos hará felices, entonces no podemos ayudarnos nosotros mismos-- debemos seguir a nuestro dios. Los ídolos demandan completa dependencia (ls. 44.17); ellos capturan completamente nuestros corazones (Ezeq. 14.1-5). En Romanos 1 Pablo muestra como todos los trastornos o fracasos de nuestra vida-- espiritual, psicológica, social, cultural-- vienen porque hemos "adorado a las cosas creadas antes que al Creador." Rom. 1.25-10
- La importancia de entender la idolatría- La Biblia no considera la idolatría como un pecado entre muchos (y por lo tanto ahora es un pecado raro que sólo es de la gente primitiva). En lugar de eso, la idolatría es la razón por la que siempre hacemos algo incorrecto. ¿Por que siempre fallamos en amar al prójimo o mentimos o vivimos egoístamente? Por supuesto, la respuesta general es "porque somos débiles y pecadores", pero la respuesta específica es por que siempre hay algo además de Jesucristo que tu sientes que debes tener para ser feliz, que es más importante para tu corazón que Dios, y que está esclavizando tu corazón a través de un deseo excesivo. Por ejemplo, nosotros no mentiríamos a menos que primero hubiéramos hecho algo-- la aprobación de los demás, prestigio, reputación, poder sobre otros, ventaja financiera--más importante y valioso para nuestros corazones que la gracia de Dios. Así, el secreto para cambiar es siempre identificar y desmantelar los ídolos básicos del corazón.



# 1. ¿Cuál párrafo te impresionó más y porqué?

2. ¿Cuales son algunos ejemplos de ídolos personales? ¿Cuales son algunos ejemplos de ídolos sociales-culturales? Discute cómo los ídolos están en la raíz de muchos problemas.



# Estudio Bíblico - Romanos 1.18-25

1. v.18-25- ¿Cual es la razón que nuestras mentes y corazones llegan a ser "inútiles" y "oscurecidos"? (Mira especialmente el v.21ª.)

2. v.22- 23 ¿Cual es siempre el resultado de buscar evitar al verdadero Dios y ser nuestros propios "maestros"?

3. v.24-25; 28-32 ¿Cuales son algunos de los resultados de la idolatría en nuestras vidas?



## **Lecturas** (Lee y marca con ? si tienes pregunta y ! si comprendiste)

Todos aquellos quienes en todo tiempo no confían en Su favor, gracia y buena voluntad, sino que buscan Su favor en otras cosas o en ellos mismos, no guardan el Primer Mandamiento, y practican una idolatría real, aún si ellos estuvieran haciendo las obras de todos los demás mandamientos...Porque si la obra principal no está presente, todas las demás no son nada sino mero fingimiento...Si nosotros dudamos o no creemos que Dios nos da su amor y gracia y está complacido con nosotros, o si nosotros presuntuosamente esperamos agradarle a El sólo a través y después de nuestras obras, entonces todo esto es pura decepción , una honra superficial a Dios, y colocarse a sí mismo como un falso salvador...

Todos nosotros automáticamente nos movemos hacia la idea de que somos justificados ante Dios por nuestro nivel de santificación, y cuando esta postura es adoptada , esto inevitablemente enfoca nuestra atención no en Cristo, sino en la competencia de nuestra propia obediencia. Nosotros empezamos cada día con nuestra seguridad personal, no descansando en que Dios nos acepta por su amor y el sacrificio de Cristo, sino en nuestros presentes sentimientos o recientes logros en la vida cristiana. Ya que estos argumentos no aquietarán la conciencia humana, nosotros inevitablemente nos movemos ya sea hacia el desánimo y la apatía o hacia la auto-justicia (una forma de idolatría) la cual falsifica el record para lograr un sentimiento de paz... -Richard Lovelace

La palabra "deseos" *epithumia* [deseos <u>desordenados</u>], usada en Gál. 5.16, Efe. 2.3, 4.22; 1 Pedro 2.11, 4.2, 1 Juan 2.16; Santiago 1.14, es la razón de lo que está mal en nosotros. El Nuevo Testamento une el concepto de idolatría con el concepto de deseo desordenado que dirige la vida... El deseo, exigente, anhelante y añorante son específicamente términos de "idolatría" (Efe.5.5 y Colosenses 3.5). –David Powlison

Cuando alguna cosa ha sido elevada a un lugar central e imaginada como una fuente final de significado para la vida, entonces uno ha escogido...un dios. Alguien tiene un "dios" cuando alguna cosa es vista como si por la ausencia de esta no podamos tener una vida llena de felicidad. La ansiedad llega a ser neuróticamente intensificada al grado de que yo he idolatrizado cosas finitas...Supongamos que mi dios es el sexo o mi salud física o el PRI. Si yo vivo en cualquiera de ellas bajo una genuina amenaza, entonces yo me siento sacudido en lo más profundo. La culpa llega a ser neuróticamente intensificada al grado de que yo he idolatrizado cosas finitas...Supongamos que yo valoro mi habilidad para enseñar y comunicar claramente...Entonces si yo fallo en enseñar bien, entonces soy golpeado con culpa neurótica. La amargura llega a ser neuróticamente intensificada cuando alguien o algo se pone entre mi y algo que es mi valor fundamental. Cuando llegamos al punto en el cual las cosas finitas son exaltadas a la idolatría y cuando perdemos algunas de estas cosas, el aburrimiento llega a ser enfermizo y compulsivo...Mi experiencia de aburrimiento puede entonces llegar a proyectarse hacia toda la vida. Este cuadro de uno mismo es llamado desesperación [Otras formas son desánimo, desilusión, cinismo.1 --T.C. Oden

Tu religión es lo que tu haces con tu soledad. -William Temple

# Preguntas de aplicación

1. ¿De qué manera, de acuerdo con el primer párrafo, se desobedece el primer mandamiento cuando fallamos en creer en la justificación por gracia sola? ¿De qué manera práctica esto cambia nuestro corazón y nuestra vida?

2. ¿Cómo nos ayudan los párrafos de Powlison y Oden a identificar nuestros propios ídolos?

3. ¿De qué manera nos ayuda la cita de William Temple a identificar los ídolos del corazón?



## Respuestas a las preguntas de aplicación

- 1. ¿Cuál párrafo te impresionó más y porqué?
- 2. ¿Cuales son algunos ejemplos de ídolos personales? ¿Cuales son algunos ejemplos de ídolos sociales-culturales? Discute cómo los ídolos están en la raíz de muchos problemas.

Algunos ejemplos de ídolos personales:

- A) Trabajoholismo. El trabajo llega a ser la cosa por la que tu vives--para ser productivo y útil, o para sentir éxito y poder.
- B) "Codependencia". Ya que tu "necesitas sentirte necesitado" tu vives en relaciones no saludables con individuos siempre necesitados.
- C) Belleza e imagen. Esta puede tener varias formas, incluyendo
  - 1) desórdenes de comida y tiempo excesivo , esfuerzo, y preocupación acerca de la apariencia, y
  - 2) Pornografía.
- D) Romance. Esto no es lo mismo que la gratificación sexual. Esto significa que amas a alguien para reprimirlo o por alguien que te ama a ti.
- E) La familia como una idolatría tiene muchas variaciones:
  - 1) Tus perspectivas y felicidad de tus niños llegan a ser la cosa más importante, o
  - 2) Conocer las expectativas de tus padres puede llegar a ser lo más importante, o
  - 3) casarse o tener un matrimonio "perfecto" llega a ser la cosa más importante.
- F) El dinero como idolatría tiene muchas variaciones:
  - 1) Tener ( y ahorrar) mucho dinero puede llegar a ser tu "seguridad", la manera principal que te sientas seguro en el mundo,
  - 2) Tener (y gastar) mucho dinero puede ser la manera principal de sen tirse importante.
- G) Perfeccionismo. Tu vives para guardar completo control de tu vida.

Resumen: En la raíz de todos nuestros problemas personales está la elevación de alguna cosa creada a un lugar de adoración fundamental y como un árbitro fundamental de verdad y significado.

### ESTUDIO BÍBLICO- Romanos 1.18-25

1. v.18-25- ¿Cual es la razón que nuestras mentes y corazones llegan a ser "inútiles" y "oscurecidos"? (Mira especialmente el v.21ª.)

En el v.21 Pablo nos dice que la razón básica por la que hacemos ídolos es porque deseamos controlar nuestras vidas, aunque muy profundamente sabe-

mos que le pertenecemos a Dios en todas las cosas. Primero, no "glorificamos a Dios". Esto es, no actuamos hacia él como si él fuera tan grande, importante, supremo y central como realmente es. Segundo, no le "damos gracias". Esto es, nosotros fallamos en actuar hacia él como si fuéramos totalmente dependientes y en deuda con él como realmente lo estamos.

# 2. v.22- 23 ¿Cual es siempre el resultado de buscar evitar al verdadero Dios y ser nuestros propios "maestros"?

En v.25 Pablo nos dice que el rechazo del control de nuestras vidas de Dios guía inevitablemente a la construcción de un dios falso. No podemos simplemente negar la gloria de Dios (v.21) sino que debemos cambiar la gloria de Dios por la gloria de algo más. Debemos glorificar algo. Debemos adorar, alabar, y construir nuestras vidas en algo que es nuestro valor fundamental. Ya que fuimos creados para adorar, no podemos eliminar a Dios sin crear un sustituto de Dios. Ya que Dios creó el mundo, todas las cosas creadas tienen algo de la gloria de Dios en ellas, y por lo tanto, es posible encontrar esas cosas como grandes, maravillosas y admirables. El problema viene al darle a alguna cosa creada un afecto desordenado-- el afecto que a final de cuentas sólo le pertenece a Dios.

# 3. v.24-25; 28-32 ¿Cuales son algunos de los resultados de la idolatría en nuestras vidas?

El primer resultado es decepción. "cambiaron la verdad de Dios por la mentira" (v.25). Compara esto con v.21, donde dice que el resultado de rechazar a Dios es que "se extraviaron en sus inútiles razonamientos y se les oscureció su insensato corazón." Cada vida es distorsionada por una mayor "vida de mentira". En la base de cada una de nuestras decisiones de vida, de nuestra estructura emocional, y de nuestra personalidad está un falso sistema de creencias centrado en algún ídolo-- que es algo además de Dios que puede darnos la vida y el gozo que solo Dios puede dar. Miramos algo además de Jesús que sea nuestro "salvador", nuestra "justicia", lo cual nos hace buenos y aceptables. Por supuesto, ninguna cosa creada puede tener esta clase de poder-- nada puede satisfacer. Pero vivimos negando esto. Por lo tanto cada ídolo nos lleva a crear un "campo de desilusión" que tuerce hacia un completo esquema de falsas definiciones de éxito y fracaso y felicidad y tristeza y valor. Nuestros corazones operan desde falsas y profundas creencias como "si yo sólo pudiera lograr \_\_\_\_ entonces mi vida sería valiosa" o "ya que he perdido o fracasado en ahora yo nunca puedo ser feliz o ser perdonado."

Pablo nos muestra cuán comprensiva es esta desilusión, ceguedad, y decepción. Esta consiste de:

- a) Una confusión intelectual y frustración.-- (v.21- "inútiles razonamientos").
- b) Pero también esta consiste en una confusión emocional y frustración (v.21- "se les oscureció su corazón") porque el corazón y los deseos fueron originalmente construidos por Dios y nada puesto en el trono del corazón puede satisfacerlos. Nuestros corazones estarán constantemente batidos con una mezcla de ansiedad, enojo, desaliento y aburrimiento. Y aún así nunca culparemos al ídolo en sí mismo. Sino que culparemos a Dios, al mundo, a nuestros propios

fracasos, o a los fracasos de otros.

El segundo resultado es <u>esclavitud</u>. "*Dios los entregó a los malos deseos de sus corazones*" (v.24) nos dice que nuestros deseos del corazón , crecen desordenadamente e incontrolablemente a través de la idolatría, y simplemente nos roban sin dejarnos nada. Estamos "entregados" a ellos. Ellos nos "tienen". En el v.25, Pablo dice que nosotros no sólo adoramos a nuestros ídolos, sino que les servimos o les "obedecemos". Los seres humanos están orientados por metas. Para vivir en el mundo, tenemos que ordenar nuestras vidas en prioridades-- y algo debe tener la más alta prioridad, la cual nos da significado. Ellas nos controlan. Tenemos que tenerlas con el propósito de ser felices, para gustarnos nosotros mismos, para tener significado en la vida. Y ya que ellas no nos satisfacen (ya que nuestros corazones fueron hechos para centrarse en Dios, no en alguna cosa creada), nosotros siempre las necesitamos más y más.

"Cualquier cosa que nos controla es nuestro señor. La persona que busca poder es controlada por el poder. La persona que busca la aceptación es controlada por las personas a las que desea agradar. No nos controlamos nosotros mismos. Somos controlados por el señor de nuestras vidas."

Ya que cada ser humano debe tener un "bien" último por el cual todas las otras decisiones son hechas y los valores son juzgados, todos nos "ofrecemos a sí mismos" a algo (Rom. 6.16). Por lo tanto cada ser humano está en un "pacto de servicio" con un "señor" el cual hace su voluntad a través de nuestros cuerpos. (Rom. 6.16-19) Aún después de la conversión, nuestros viejos falsos salvadores/señores y sus acompañantes falsos sistemas de creencias todavía distorsionan nuestras vidas a menos que el poder del Espíritu Santo renueve nuestras mentes y corazones. (Romanos 7.14-25). La clave de la libertad es la aplicación del evangelio de la gracia (Romanos 6.14- El pecado no será tu maestro, porque tu no estás bajo la ley, sino bajo la gracia.)

### PREGUNTA DE APLICACION

1. ¿De qué manera, de acuerdo con el primer párrafo, se desobedece el primer mandamiento cuando fallamos en creer en la justificación por gracia sola? ¿De qué manera práctica esto cambia nuestro corazón y nuestra vida?

El autor vio que la ley del Antiguo Testamento contra los ídolos y el énfasis del Nuevo Testamento en la justificación por fe sola son esencialmente lo mismo. Aquí dice que la falla para creer que Dios nos acepta completamente en Cristo-y mirar algo más para nuestra salvación-- es una falla para guardar el primer mandamiento, es decir, no tener otros dioses delante de él. ¿Porqué? La razón es que si tu tratas de ganar tu propia salvación a través de tus obras de justicia entonces tu debes estar, por definición, mirando algo más para ser tu "Salvador", aún si esto es tu propio record moral y acciones de vida. Entonces aquí dice que no podemos verdaderamente guardar cualquier otro mandamiento a menos que primero guardemos el primer mandamiento-- contra la idolatría y auto-justificación y salvación. Los Diez mandamientos comienzan con dos mandamientos contra la idolatría. Entonces viene el resto. ¿Porqué este orden? Esto es porque el problema fundamental de romper los mandamientos es siempre la idolatría. En otras palabras, *nunca rompemos los mandamientos* 3-10 sin primero romper el 1-2. No mentiríamos, no cometeríamos adulterio,

mataríamos, etc., a menos que primero hagamos alguna otra cosa o cosas de un valor y esperanza fundamental para nosotros más que Dios. No robaríamos si Dios fuera nuestra real riqueza. No cometeríamos adulterio si Dios no fuera nuestra real belleza. No mentiríamos a menos que ahí hubiera algo que necesitáramos tener--honor o poder o aprobación o control-- más que Dios. Aunque podemos aceptar con la mente el evangelio de salvación por Cristo , nuestros corazones están funcionalmente buscando algo más como nuestra esperanza y justificación en el momento que pecamos. Por lo tanto, debajo de cada pecado particular está este pecado de rechazar la salvación de Cristo y entregarse a la auto-salvación.

La única manera en que podemos realmente <u>cambiar</u> entonces no es simplemente a través de una reforma moral externa sino a través de un más profundo auto-entendimiento de y arrepentimiento de nuestros ídolos, nuestros auto-justificaciones y profundizar aún más en la fe y el gozo en Jesucristo como nuestro Salvador y Señor.

# 2. ¿Cómo nos ayudan los párrafos de Powlison y Oden a identificar nuestros propios ídolos?

Estos párrafos nos muestran que una de las maneras más sencillas de identificar ídolos es mirar las repetidas, excesivas e incontrolables emociones de uno mismo. Cada uno (¡incluyendo Jesús!) llega a estar enojado, preocupado, y triste. Pero los ídolos crean emociones desordenadas porque nuestros corazones promueven ídolos para tener desordenadas importancias en nuestra vida. Así, podemos hacer las siguiente preguntas:

- Si tu estás <u>enojado</u>. Pregunta, ¿Hay algo <u>tan</u> importante para mí? ¿Algo que yo me digo a mí mismo que tengo que tener? ¿Es por esto que estoy enojado--porque estoy siendo bloqueado por tener algo que pienso que es una necesidad cuando no lo es?
- Si tu estás <u>lleno de temor o muy preocupado</u>. Pregunta, "¿Hay algo más tan importante para mí? ¿Algo que yo me digo a mí mismo que yo tengo que tener? ¿Es por esto que estoy tan asustado--porque algo está siendo amenazado que yo pienso que debo tener cuando no es así?
- Si tu estás <u>desanimado o te odias a ti mismo</u>: Pregunta, "hay algo tan importante para mi? Algo que yo me digo a mi mismo que <u>tengo</u> que tener? ¿Es por esto que estoy tan "caído"--porque he perdido o fracasado en algo que yo pienso es necesario cuando no lo es?

Otra manera de saber cuales son tus "ídolos", "tus maestros funcionales", es preguntarte lo siguiente:

- ¿Cual es mi más grande terror?
- ¿Qué cosa me haría sentir que no quiero vivir si lo pierdo o si fracaso?
- ¿Qué cosa necesito para aceptarme a mi mismo?

"...La pregunta básica más importante que Dios plantea a cada corazón humano es: "¿Hay algo o alguien a lado de Jesús el Cristo que ha tomado el título de ser la verdad, preocupación, lealtad, servico, temor y delicia de tu corazón?"

Preguntas para traer algunos de los ídolos de la gente a la superficie: ¿ Para quien o qué haces tu para dar a tu vida estabilidad, seguridad y aceptación?...

¿ Que cosa realmente deseas y esperas de la vida? ¿ Qué te haría realmente feliz? ¿ Qué te haría una persona aceptable? ¿ Donde o en qué buscarías poder y éxito?

Estas preguntas nos harían saber si servimos a Dios o a los ídolos, si buscamos la salvación de Cristo o de falsos salvadores. En el concepto bíblico, la pregunta de motivación es la pregunta de quien es tu señor: ¿Quien o qué dirige mi conducta, el Señor o un ídolo? --David Powlison.

# 3. ¿De qué manera nos ayuda la cita de William Temple a identificar los ídolos del corazón?

La cita de Temple nos lleva a imaginarnos nosotros mismos parados en una esquina, esperando a alguien por un largo rato. No tenemos nada para leer, para escuchar, para mirar, o para hacer. Aquí esta la pregunta: Cuando tu mente está completamente libre y capaz de descansar dondequiera que ésta desee-- ¿acerca de qué piensas naturalmente, instintivamente? ¿A donde van tus pensamientos habitualmente? ¿Van ellos hacia Dios--hacia su excelencia, sus atributos, su gloria, su belleza? ¿Es a esto donde tu mente y corazón van automáticamente? Por supuesto que no. Pero dondequiera que van tus pensamientos (dice Temple) allí tu encuentras tu verdadera "religión"-- tu dios real, tu última preocupación, la cosa que tu corazón más descansa y adora. Nosotros debemos amar a Dios tanto que estemos contentos en cualquier circunstancia-- ¡Ya que siempre tenemos lo que más deseamos en la vida! Por supuesto, esto nunca es una verdad para nosotros. Otras cosas usurpan el lugar de Dios y lo que nosotros hacemos con nuestra soledad es una de los grandes indicadores de lo que son éstas cosas.

# 1. ¿Cuál es la misión de Jesús?

Muchos piensan que la salvación es principalmente acerca de perdón y cambio de manera individual. Pero los planes de Dios para el mundo se extienden más allá de esto-- para la venida del "reino".

Concepto Clave- REINO Lee y marca con ? si tienes pregunta y ! si comprendiste

# **CAPITULO**

• La predicción del reino. El mundo fue creado como un lugar de completa prosperidad y armonía bajo la dirección de Dios. El pecado, la resistencia a la autoridad de Dios, llevó a deshacer el tejido de la creación. Las relaciones con Dios, con otras razas y clases, con individuos, y la naturaleza humana en sí misma se desintegran donde Dios no es reconocido como Rey. Pero Dios revela que la redención ocasionará la completa sanidad de la creación, incluyendo justicia social, la reunificación de toda la humanidad, y el fin de la decadencia física y la muerte (ls. 11.1-10.)

**NOTAS** 

- La definición del reino. El reino de Dios, entonces, es la renovación de toda la creación por el re-ingreso del poder director de Dios a través de la muerte y resurrección de Cristo. Corazones, relaciones, comunidades y prácticas son sanadas y vueltas a tejer por medio de otro, al grado que ellos llegan a estar bajo la autoridad de Jesús, a través de su Palabra y Espíritu. (Sal. 72; Col. 1.16-20 y Efe. 1.9-10.)
- Entrada en el reino. La entrada en el reino es por arrepentimiento y fe (Marcos 1.15), perdón (Col. 1.13-14) y el nuevo nacimiento (Juan 3.3,5) El reino comienza a renovar nuestro corazón-carácter en bondad, paz y gozo (Rom. 14.17.)
- El "pensamiento" del reino. Las cosas en el mundo son sólo apropiadamente entendidas cuando tenemos una visión y un entendimiento del reino. Nosotros sólo entendemos una cosa si nos damos cuenta: 1) Este fue creado originalmente bueno en sí mismo, 2) Este es caído y echado a perder por el pecado, 3) Este puede eventualmente ser redimido bajo Cristo el rey sanador.

### Vivir en el reino significa---

<u>Gracia y Libertad</u>. La otra opción en lugar del reino de Cristo en mi vida personal, es la esclavitud a ídolos personales. Cualquier cosa más importante que Cristo para la felicidad (por ej. carrera exitosa o familia feliz) llega a ser un "amo" o "señor" porque este es un "salvador". Cuando Jesús es Salvador y Señor su reino libera del poder de falsos maestros (por ej. de ser manejado por el trabajo, excesiva ansiedad por los niños.)

<u>Paz y Justicia</u>. La otra opción en vez del reino de Cristo en las relaciones sociales, es la esclavitud a los ídolos sociales. El sistema del mundo conecta a altos valores de poder, comodidad, éxito y reconocimiento. Pero el reino de Dios es "ganado" no a través de fortaleza y cumplimientos sino a través de la cruz. El que entra al reino no es el fuerte sino aquel que admite su debilidad y necesidad de gracia. Este cambia completamente nuestra actitud hacia el pobre, el débil y el marginado. Trabajando hacia la paz y la justicia social Dios eventualmente esto traerá una "señal del reino".

<u>Trabajo y Testimonio</u>. La otra opción en lugar del reino de Cristo en tu vocación y trabajo, es ser controlado por ídolos culturales-- "ideologías". Cada campo humano se esfuerza en poner a la vista algo más que a Dios-- beneficio financiero, derechos individuales o felicidad, razón humana, poder de grupo-como el valor último y meta. Por lo tanto, cuando hacemos nuestro trabajo con los valores del reino, este sería distinto del trabajo ejercido bajo el poder de ideologías.

• Las etapas del reino. La Biblia nos dice que el reino ha llegado (Lucas 17.20-21, Mateo 12.28) pero no completamente (Mat. 6.10; 25.34.) Como una semilla esta casi escondida, pero crecerá en plenitud (Mateo 13.31-42). Este es el "ya" pero todavía "no" está aquí. Debemos guardar esto en mente para evitar tanto un sobre-optimismo o un bajo-pesimismo en nuestro ministerio.



# 1. ¿Cuál párrafo te impresionó más y porqué?

2. Qué diferencia debe haber en la manera que sirve una iglesia cristiana local si sabe que la salvación de Dios no sólo salvará nuestras almas, sino la restauración de toda la creación?



# Estudio Bíblico - Marcos 1.14-2.17

1. ¿Qué puedes deducir acerca del "reino de Dios" en los v.14-15?

2. ¿Qué puedes deducir acerca del "reino" por los incidentes de 1.16-2.17?

¿En 1.16-17?

¿En 1.23-26?

¿En 1.40-44?

¿En 2.1-5?



## **Lecturas** (Lee y marca con ? si tienes pregunta y ! si comprendiste)

En el evangelio de Marcos vemos que la invasión de Dios del mundo ha trastocado las cosas: Dios ha invertido las posiciones de los poderosos y los débiles. Aquellos quienes están en posiciones de autoridad y privilegio rechazan a Jesús y el mensaje. Sin embargo, la gente de baja y despreciada posición en el mundo social de la cultura judía de la primera centuria recibe el evangelio gustosamente, porque su necesidad es grande. Los leprosos, los poseídos por el demonio, las mujeres gentiles (7.24-30), el centurión romano en la cruz (15.39) muestran una respuesta llena de fe hacia Jesús. "Muchos de los primeros serán últimos, y los últimos, primeros." (10.31) Aquellos que están familiarizados con estas historias no deben subestimar el choque de esta inversión." *Richard Hays* 

La renovación de la salvación de Cristo al final incluye un universo renovado...Los milagros de Cristo fueron milagros del reino, obrados como señales de lo que significa el reino...Su bendición fue pronunciada para el pobre, el afligido, el cargado y el oprimido quien vino a él y creyó en él...Las señales milagrosas que confirmaron la deidad de Jesús y autenticaron el testimonio de aquellos quienes transmitieron el evangelio a la iglesia no continuaron, porque su propósito fue cumplido. Pero el modelo del reino que fue revelado a través de estas señales debe continuar en la iglesia...El evangelismo del reino es por lo tanto integral, por lo que debe transmitirse de palabra y hecho con la promesa de Cristo para el cuerpo y para el alma, así como las demandas de Cristo para el cuerpo y el alma.

La venida del reino de Dios representa un estado final de la redención cósmica, en la cual Dios y las criaturas de Dios permanecen juntas en armonía y justicia. Esto representa el *shalom* (paz) universal floreciendo, enteramente y en armonía...Pero por un lado, debemos evitar el triunfalismo, el punto de vista lleno de orgullo de que los cristianos completaremos con éxito el transformar toda o mucho nuestra cultura...Por otro lado, necesitamos evitar la desesperada tendencia de despreciar al mundo y apartarnos nosotros mismos para ser como islas de cristianos. El mundo, después de todo, pertenece a Dios y está en el proceso de ser redimido por Dios. El plan de Dios es juntar todas las cosas en Cristo (Efe.1.9-10). Los cristianos han sido invitados a vivir más allá del triunfalismo y el desprecio por el mundo, dándonos a nosotros mismos por una causa que firmemente creemos que en el fin saldrá triunfadora. En una visión suficientemente bella para romper el corazón de una persona, Juan en Apocalispsis 21, nos muestra que el cielo viene a nosotros y renueva este mundo...-- *Cornelius Plantinga* 

El gran peligro es siempre aislar algún aspecto de la buena creación de Dios e identificarlo como el villano en el drama de la vida humana, en lugar del pecado...En el curso de la historia este "algo" ha sido identificado de varias maneras, como por ejemplo, el cuerpo y sus pasiones (filósofos griegos), la cultura humana en distinción de la naturaleza (Rosusseau y el Romanticismo), las figuras de autoridad en la sociedad y la familia (Psicología de Freud), Fuerzas económicas( Marx y el comunismo) o muchas otras cosas. Pero tan lejos de esto, la Biblia es única en su rechazo de todos los intentos de tanto satanizar alguna parte de la creación como la raíz de nuestros problemas o de idolatrizar alguna parte de la creación como la solución de todos nuestros problemas. -- Al Wolters





# Preguntas de aplicación

1. Los tres primeros párrafos tratan acerca de que el reino significa "paz y justicia" en el mundo . ¿De qué manera puedo trabajar para la paz y justicia en la sociedad?

2. Comenta el párrafo final de Al Wolters. Da otros ejemplos de como un malentendimiento del reino lleva a creencias equivocadas.



## Respuestas a las preguntas de aplicación

- 1. ¿Cuál párrafo te impresionó más y porqué?
- 2. Qué diferencia debe haber en la manera que sirve una iglesia cristiana local si sabe que la salvación de Dios no sólo salvará nuestras almas, sino la restauración de toda la creación?

Esta enseñanza lleva a la gente de Dios a ser una comunidad de "servicio completo". Como hemos visto, la iglesia debe hacer evangelismo para "traer gente dentro del reino". Colosenses 1.13-14 dice que nosotros estamos dentro del reino cuando somos perdonados, cuando somos convertidos (Ver Juan 3.5.) Así el "servicio del reino" primero tiene que ver con todo un ministerio de proclamar el evangelio, trayendo a la gente para encontrar a Cristo a través de arrepentimiento y fe.

Pero si el propósito del reino de Dos es sanar todos los resultados del pecado-espiritual, psicológico, social, y físico-- entonces los cristianos deben también intencionalmente usar sus dones y recursos para luchar con la desintegración en cada área. Esto significa que la lucha contra la enfermedad y el hambre, para proveer ayuda para el enfermo y el afligido físicamente es una "señal del reino que viene". Esto significa que trabajar para rescatar al pobre de la pobreza es una señal del reino. Esto significa que cuando nosotros traemos gente a la iglesia-- gente de diferentes clases que no se pueden quedar fuera de la iglesia-- este es una señal del reino. Esto también significa que cuando nosotros hacemos nuestro trabajo "secular" con excelencia, con integridad, amor, y con el deseo de ayudar a otros que está a nuestro alrededor--este también es una señal del reino.

### ESTUDIO BÍBLICO- Marcos 1.14-2.17

1. ¿Qué puedes deducir acerca del "reino de Dios" en los v.14-15?

Primero, aprendemos que "el reino de Dios" es central en relación a todo lo que es el evangelio--ya que la cercanía del reino es las buenas noticias (o evangelio) de acuerdo a la proclamación de Jesús. Ya que no puede haber reino sin un rey, Jesús dice, "¡las buenas noticias es que el verdadero rey está de regreso! ¡Aquí estoy!

Segundo, aprendemos que la manera de relacionarse con este rey y su reino no es a través de hacerse digno uno mismo o por cumplir grandes obras sino por admitir tu pecado y debilidad por y creer en el mensaje ("arrepiéntanse y crean las buenas nuevas" v.15b.) Esto debió haber sonado muy raro para los oyentes de Jesús. Ellos esperaban un Mesías político, un liberador poderoso que dirigiría a la nación a recuperar su prosperidad y soberanía. Esta clase de "salvación" habría sido "por el fuerte y para el fuerte". Para ser parte de este reino se requeriría solo valentía, confianza y poder. Pero en lugar de eso, Jesús habla de un reino que requiere admitir debilidad, culpa y pecado. ¡Que extraño es ese reino!

Tercero, aprendemos que Jesús debe hacer algo en la historia para estable-

cer su reino. ¿Porqué está el reino sólo "cerca" si Jesús es el rey? ¿Porqué Jesús no dijo "el reino de Dios está <u>aquí</u> porque yo estoy aquí?" La respuesta es que algo tiene que pasar a través de Jesús para que el reino llegue al mundo. Algo tiene que ser hecho si este poderoso reino va a ser establecido para ser su obra de liberación. Este algo es la muerte y la resurrección de Cristo. La presencia del rey Jesús no era suficiente. El rey tenía que morir por sus súbditos par salvarlos.

## 2. ¿Qué puedes deducir acerca del "reino" por los incidentes de 1.16-2.17?

- a) El llamado de los discípulos nos muestra que la autoridad real de Jesús reestructura cada área de nuestras vidas. En 1.16-17, cuando Jesús llama, dos hombres dejaron sus vocaciones (pescadores). En 1.19-20, cuando Jesús llama, dos hombres dejaron a su padre y sus amigos (¡En una sociedad orientada hacia la familia y patriarcal!) La Biblia no está enseñando que los cristianos deben dejar sus trabajos o sus familias y hacerse "obreros de tiempo completo." En lugar de eso, aprendemos que Jesús es un rey cuya autoridad altera las prioridades en cada área de nuestras vidas. El debe ser el primero en nuestras vidas de trabajo, nuestras vidas de familia--en cada área. Lo que Jesús dice es que nosotros no vamos a dejar de relacionarnos con nuestra familia, sino que Jesús es ahora nuestro último valor, esperanza, seguridad, y quien nos da significado. Ahora le miramos a él por las cosas que ordinariamente buscaríamos en nuestras carreras y en nuestra familia.
- b) <u>La expulsión de los demonios</u> nos muestra que *la autoridad real de Jesús trajo libertad espiritual*. En 1.23-26 vemos a Jesús exorcizando a un hombre poseído por un demonio. En esto vemos como trabaja el reino. Aquí nos damos cuenta como el reino es más que mi simple obediencia a su voluntad. Jesús viene a mi vida no simplemente para dirigirme, sino también como un liberador y un sanador. El no trae simplemente reglas, sino un nuevo "dominio" de su realeza, un poder sanador. El texto implica que la alternativa de tener a Jesús como maestro es tener otro falso y esclavizador poder como maestro. La mayoría de la gente no está poseída por el demonio como este hombre quien ha perdido completamente el control de si mismo. Pero Pablo dice en Efesios 6 y en otras partes que en otro sentido estamos luchando con principados demoníacos todo el tiempo. Cualquier cosa que hagamos un valor fundamental en la vida (por ejemplo, como nuestra carrera) llega a ser un "maestro" y empieza a ejercitar poder esclavizante en nosotros. Pero si yo me someto a su Señorío, llego a ser libre del control de cualquier otro "señor" o "dios".
- c) <u>La sanidad del leproso</u> nos muestra que el dominio real de Jesús trae justicia social, inclusión y cambio. Debido al miedo al contagio, los leprosos tenían prohibido ser parte de la sociedad. Ellos eran considerados parias, "intocables", y eran reducidos a la mayor pobreza, al aislamiento emocional, a la soledad, y a la marginación social. Aquí dice que Jesús "extendió la mano y tocó al hombre" (1.41) Ya que Jesús no necesitaba tocarlo para sanarlo, el toque debió ser un esfuerzo de Jesús para sanarlo emocionalmente y socialmente. El mandó al hombre que se presentara al sacerdote para que fuera reinstalado en la comunidad (1.44). A través de los evangelios, vemos a Jesús alcanzando a los leprosos, los cobradores de impuestos, gentiles, mujeres de la mala vida, y los pobres. --toda la gente a quienes el mundo excluyó de los centros de poder, respetabilidad e influencia. Pero Jesús trajo a tal gente al centro de su nueva comunidad que el forma--la iglesia. El es especialmente cálido hacia la gente

que el mundo considera "perdidos", los no importantes, los inútiles ¿Porqué? Porque la salvación de Jesús fue <u>lograda</u> no a través del poder sino a través de debilidad y servicio (La encarnación y la cruz) Y la salvación de Jesús es <u>recibida</u> no por aquellos quienes están cumpliendo y son espiritualmente fuertes sino por aquellos que admiten que ellos son débiles y están espiritualmente en quiebra.

Así , el modelo de la salvación de Jesús--la cruz, "La Gran contradicción"-- nos lleva a mirar el poder, el reconocimiento, la posición, la salud, y los logros en una manera completamente diferente que el mundo los ve. La superioridad racial o de clases, la acumulación de dinero y poder a expensas de otros, el anhelo de popularidad y reconocimiento--todas estas cosas son marcas de vida en el mundo, y son lo opuesto del pensamiento del reino (Lucas 6.20-26). El evangelio crea una gente con un camino enteramente diferente de ser humano, una "ciudad" alternativa (Mateo 5.14-16).

Los milagros de Jesús de sanar cuerpos muestran que Jesús no sólo está preocupado en sanar el mundo espiritual-- sino también el físico. El concepto de "El reino de Dios" nos mueve lejos de "sobre-espiritualizar" la salvación. Cuando el reino de Jesús esté completamente presente en el mundo no habrá más enfermedad, muerte, pobreza, crimen, guerra o injusticia, Cuando Dios regrese a gobernar, habrá otra vez completa sanidad, paz, y justicia en el mundo (Salmo 96,98) justo como era en el principio (Génesis 1-2). Esto significa que trabajar contra la injusticia social, la enfermedad, el hambre, y la pobreza es señalar hacia el reino de Dios. ¡Esto es a donde va su salvación y toda la historia!.

d) <u>La sanidad del paralítico</u> nos muestra que *el dominio de la realeza de Jesús trae primero y sobre todo una nueva relación con Dios*. El último milagro en esta sección nos muestra un grupo de amigos trayendo a Jesús a un hombre paralítico. Ellos obviamente esperaban una sanidad física, pero primero Jesús dijo al hombre, "*Hijo, tus pecados son perdonados*" (2.5) Esto es lo que Jesús está diciendo, "Tu parálisis física no es , finalmente, tu problema principal. Si tu no obtienes el perdón de tus pecados y es quitada tu separación de Dios, entonces una sanidad física será sin fruto." Jesús está diciendo que aunque la sanidad física y social es importante, nada es más importante que ser justo ante Dios. Como el dijo en 1.15, que la entrada al reino de Dios no es por simplemente hacer buenas obras a otros . No--al reino se entra sólo por conversión. "*Tu te debes arrepentir y creer las buenas nuevas*" (1.15). Jesús dice que debemos nacer otra vez para ver el reino (Juan 3.3) y para entrar en el reino (Juan 3.5).

Así, finalmente, vemos aquí que el reino de Dios significa una decisiva sumisión personal al Señorío de Cristo. Nota el lenguaje a través del pasaje de Marcos 1-"al momento dejaron las redes y lo siguieron..." (v.18); "En seguida los llamó, y ellos...se fueron con Jesús..." (v.20) . Jesús irrumpe en las vidas de la gente, rompe con el status quo, y llama al cambio y a la acción decisiva. Todo esto muestra que entrar en el reino es un acto decisivo de compromiso radical, exclusivo hacia Jesús como el Salvador y Rey.

### PREGUNTAS DE APLICACION

1. Los tres primeros párrafos tratan acerca de que el reino significa "paz y justicia" en el mundo . ¿De qué manera puedo trabajar para la paz y justicia

#### en la sociedad?

Trabajando por paz y justicia. Hay una gran variedad de estas cosas. Algunos ejemplos:

- a) Trabajos de ayuda médica en colonias pobres.
- b) Trabajos de ayuda social a personas necesitadas.
- c) Trabajando en causas políticas que tu pienses promuevan el bienestar de todos en lugar de los intereses de un grupo sobre otros.

## 2. Comenta el párrafo final de Al Wolters. Da otros ejemplos de como un malentendimiento del reino lleva a creencias equivocadas.

La enseñanza bíblica en el reino dice que: a) el mundo fue creado bueno, y b) todas las cosas están caídas y corrompidas porque perdemos la dirección poderosa de Dios por causa del pecado, y c) todas las cosas serán restauradas para el final retorno del rey. Cada "visión del mundo" tiene la respuesta a la pregunta: "¿Que ha pasado con la vida humana y como puede ser esta arreglada?" Cada visión del mundo saca alguna parte de la buena creación de Dios para ser la principal causa de los problemas y saca una parte de la creación caída para ser la solución principal. Por lo tanto el Marxismo dice que todos nuestros problemas vienen de los poderosos capitalistas que no comparten la producción económica con la gente. La solución es el estado totalitario. Freud por otro lado creyó que todos nuestros problemas vienen de la represión de los más profundos deseos de placer. La solución es la libertad no represiva de las personas para que sigan lo que les hace feliz. Muchas visiones del mundo son más vagas. Mucha gente tiene una visión del mundo de "valores tradicionales". Ellos piensan que el problema con el mundo se debe a la gente mala, indisciplinada y egoísta que no desea someterse a los valores morales tradicionales y a las responsabilidades de la familia. La solución para ellos es un "reavivamiento" en la moral de la sociedad y en la religión de moralidad y virtud. Sólo la visión cristiana del mundo localiza el problema con el mundo. Pero no lo hace en alguna parte del mundo ni en algún grupo de gente sino en el Pecado en sí mismo. Y esta visión localiza la solución en la gracia de Dios y en la venida del reino. El Pecado nos afecta a todos nosotros, y así mientras que algunos de nosotros estamos más en el lado de Dios que otros, nosotros no podemos dividir el mundo simplemente en los "buenos muchachos" y los malos. ¡En realidad nosotros mismos somos parte del problema! Por otro lado, hay razón para tener esperanza. El reino de Dios es como la semilla que crecerá hasta convertirse en un árbol (Mateo 13); este es como una piedra que crece en una montaña de justicia que llena toda la tierra (Daniel 2). Así el trabajo para la salvación de las almas, la sanidad de cuerpos, y la restauración de justicia-- es un trabajo que debe ganarse. Este se ganará. Sin un entendimiento de la naturaleza del reino, caemos ingenuamente en la

Sin un entendimiento de la naturaleza del reino, caemos ingenuamente en la utopía o en el cinismo o desilusionados. Estaremos satanizando algo que no está del todo mal e idolatrizando algo que no está del todo bien.

# Notas

## 1. ¿Por qué no puedo hacer esto sólo?

El evangelio libera individuos-- pero esto sólo lo hace a través y por una profunda comunidad.

Concepto Clave- COMUNIDAD

Lee y marca con ? si tienes pregunta y ! si comprendiste

**CAPITULO** 

Dios y comunidad. El Trino Dios de los Cristianos es el único Dios que es una comunidad. Si Dios fuera eternamente unipersonal, entonces "amor" sería algo que solo Dios conocería secundariamente, después de que él empezara a crear otros seres. Pero ya que Dios es tres personas, el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo, el amor y el compañerismo son intrínsecos y básicos a las personas. Por lo tanto, las relaciones personales profundas son una buena cosa en sí mismas--Ellas son todo lo que es el universo.

**NOTAS** 

Salvación y comunidad. Jesús dijo: "Y esta es la vida eterna: que te conozcan a ti, el único Dios verdadero, y a Jesucristo, a quien tu has enviado." Juan 17.3. "Conocer" a alguien es tener una relación personal con el o ella. Jesús está diciendo que la cosa que tu más necesitas en el mundo es una relación personal con Dios. Esto no es sólo el corazón de la religión del Nuevo Testamento, sino de la religión del Antiguo Testamento. "Haré de ustedes mi pueblo; y yo seré su Dios." Exodo 6.7. Esta declaración nos dice que la salvación 1) Te lleva a una intimidad con Dios ("ustedes" y "yo"), y 2) Te lleva a una comunidad con otros ( llegas a ser parte de un "pueblo").

Misión y comunidad. Jesús oró por sus seguidores, diciendo: "Para que todos sean uno. Padre, así como tú estás en mí y yo en ti, permite que ellos también estén en nosotros, para que el mundo crea que tú me has enviado." Juan 17.21. Nuestra unidad en amor es por lo tanto la mejor declaración del evangelio en el mundo. En Mateo 5.14-16 Jesús dice a sus seguidores que ellos son una "ciudad en lo alto de una colina" cuya conducta visible brilla y muestra la gloria de Dios.¿Qué significa para los Cristianos ser una "ciudad" que el mundo puede ver? ("de una colina") Esto significa que nosotros estamos aquí para ser una ciudad alterna en cada ciudad. Las implicaciones son: a) Estamos aguí para alcanzar y traer a toda clase de personas en la ciudad dentro de nuestras comunidades cristianas. b) Estamos aquí para mostrar otros caminos para hacer todas las cosas-- comercio, enseñanza, arte, sexualidad, relaciones humanas, -todas las cosas. El sexo, el dinero, y el poder están para ser usados en una vida que da y no en maneras destructivas o adictivas. El mandamiento de Jesús aquí es un mandamiento corporal. Tu no puedes obedecer esto sólo. ¡Tu no puedes ser una ciudad alterna tu mismo!

Carácter y comunidad. El carácter es formado principalmente por la gente con quien nosotros <u>vivimos</u>--con quien comemos, jugamos, platicamos, aconsejamos, y estudiamos. Por lo tanto, El carácter es nuestra primera <u>comunidad</u> social que nos hace lo que somos en el más profundo nivel. Todos los pasajes de la Biblia que hablan de "uno al otro" se aplican a este aspecto de la comunidad Cristiana. Debemos dar honor (Rom.12.10), aceptarnos (Rom. 15.7), llevar cargas (Col.3.12-13), perdonar (Efe.4.2,32), orar y confesar pecados uno al otro (Col. 3.16). Debemos no hacer chismes o difamar (Gál.5.15) no ser falsos (Rom.12.9) unos con otros. Debemos llevar cargas (Gal.6.2), compartir posesiones (Hechos 4.32) y satisfacer las necesidades uno al otro (Efe.5.21).

Resumen: El propósito de la salvación de Jesús no es solo salvar individuos sino formar una nueva sociedad alterna que es una señal que Jesús es el Señor del mundo y que va a redimir toda la creación. No conoceremos a Dios, no ganaremos al mundo, ni cambiaremos profundamente, si dejamos de ser una comunidad.



### 1. ¿Cuál párrafo te impresionó más y porqué?

2. ¿Piensa alguna maneras en que la iglesia cristiana puede ser una contra-cultura la cual muestre al mundo como el evangelio cambia la manera en que usamos el sexo, el dinero, y el poder.



### Estudio Bíblico - Efesios 2.14-22

1. v.19-22. Medita en las diferentes imágenes que Pablo usa. ¿De que manera cada una de las tres imágenes nos hablan acerca de la unidad Cristiana y comunidad?

2. v.14-16. ¿Qué esta diciendo Pablo en esta imagen particular? ¿Como se relaciona esta declaración con 1 Pedro 2.9?



#### Lecturas (Lee y marca con ? si tienes pregunta y ! si comprendiste)

"No dejemos que la vanidad nos lleve a irritarnos y a envidiarnos unos a otros." (Gál.5.26).

Este versículo muestra que nuestra conducta hacia otros está determinada por nuestra opinión de nosotros mismos. Es cuando tenemos vanidad que nosotros adoptamos una de esta dos actitudes. Si nos consideramos nosotros mismos como superiores nos "irritamos". Pero si nos consideramos nosotros mismos como inferiores , "envidiamos". En ambos casos nuestra actitud es debida a la "vanidad" o al "engaño" de tener tal opinión fantasiosa de nosotros mismos. Muy diferente es el amor que es fruto del Espíritu...El Espíritu Santo ha abierto sus ojos para ver tanto su propio pecado e indignidad y también la importancia y valor de la gente a los ojos de Dios.-- *J. Stott*.

"Aquellos que no están seguros en Cristo buscan medios para preservar su vida espiritual y en su intensa búsqueda se agarran no sólo a sus habilidades y a la justicia que encuentran en ellos mismos, sino escogen su raza, su clase social, su membresía en un partido, su modelo familiar y eclesiástico, y su cultura como un significado de auto-recomendación. Pero una vez que la fe es ejercitada, un cristiano es libre para vestirse de su cultura como un cómodo traje . Pero también el puede cambiarse con otra vestimenta cultural temporalmente si él lo desea, como Pablo sugiere (1 Cor. 9.19-23) y él es liberado para admirar y apreciar las diferentes expresiones de Cristo brillando a través de otras culturas.-- Richard Lovelace

En cada uno de mis amigos hay algo que sólo algún otro amigo puede descubrir completamente. Por mi mismo no puedo ver en realidad como son mis amigos. Necesito otra luz además de la mía para mostrarme todas sus facetas. Ahora que murió Carlos yo ya nunca veré otra vez la reacción de Roberto a una específica broma de Carlos. Ahora que Carlos se ha ido, lejos de tener más de Roberto teniéndolo "para mi", yo ahora tengo menos de Roberto. Dos amigos de alegran de estar reunidos con un tercero y tres se alegran de hacerlo con un cuarto... *C. S. Lewis* 

La iglesia está integrada de enemigos naturales. Lo que nos une no es la común educación, ni una común clase social, ni un común nivel de ingreso, ni una común política, ni una común familia, ni comunes trabajos, ni cualquier otra clase de cosa. Los cristianos vienen juntos porque ellos han sido salvados por Jesucristo. Ellos son una banda de enemigos naturales quienes se aman unos a otros por el amor de Jesús. -- D. Carson





## Preguntas de aplicación

1. ¿Cuál párrafo te impresionó más y porqué?

2. Considera la cita de Stott . "Vanidad" o "Vanagloria" (Griego kenodoxos) significa un vacío de gloria o significado. ¿Cómo el evangelio "sana" esta condición y por lo tanto pone una base para renovar relaciones humanas?

3. Considera la cita de Lovelace. ¿Cómo el evangelio nos ayuda a conquistar barreras sociales y culturales?



#### Respuestas a las preguntas de aplicación

- 1. ¿Cuál párrafo te impresionó más y porqué?
- 2. ¿Piensa alguna maneras en que la iglesia cristiana puede ser una contracultura la cual muestre al mundo como el evangelio cambia la manera en que usamos el sexo, el dinero, y el poder.

Por ejemplo, en cuanto al sexo, El Evangelio nos enseña que la sexualidad sirve para reflejar la autoentrega de Cristo. El se entregó totalmente sin condiciones. Por eso el sexo no es para buscar la intimidad con alguien y luego volvernos atrás para seguir independientes controlando nuestras vidas. Si nos entregamos sexualmente, debemos hacerlo legal, social, personal, completamente. El sexo existe para que se produzca en una relación de matrimonio completamente comprometida y permanente.

#### ESTUDIO BÍBLICO - Efesios 2.14-22

- 1. v.19-22. Medita en las diferentes imágenes que Pablo usa. ¿De que manera cada una de las tres imágenes nos hablan acerca de la unidad Cristiana y comunidad?
- a) v.19<sup>a</sup>- Conciudadanos de los santos. Aquí somos llamados una nueva nación. Nuestra relación el uno al otro en Cristo es para ser más fuerte que nuestra relación con otros miembros de grupos diversos. Cuando tu llegas a ser cristiano, tu no eres primariamente de Tamaulipas o de México. O de tal o cual apellido u origen. Tu eres primariamente un conciudadano de la nación de Dios.
- b) v.19<sup>a</sup>- *Miembros de la familia de Dios*. Esto significa , además, que somos adoptados en la familia de Dios, y que hemos sido traídos a su casa. Nosotros no sólo somos ciudadanos, sino hijos e hijas, hermanos y hermanas.
- c) v.21-22-- en el...un templo santo...edificados juntamente, para ser morada de Dios por su Espíritu. Nosotros somos una construcción, en la cual la gloria de Dios permanece físicamente. Su real presencia entra en nuestras vidas y establece su residencia en nosotros.

Cada una de estas imágenes se aumenta en intensidad. Primero, cada imagen exhibe una más cercana y más íntima relación con Dios. Un rey vive en la región con su gente, pero un padre vive en la misma casa con sus hijos, pero el Espíritu realmente vive dentro, habita en el templo.

Segundo, cada imagen exhibe una más cercana y más íntima relación entre la comunidad de miembros. Los ciudadanos están relacionados por contratos sociales, los hermanos en una familia por genes, pero las piedras de un templo están literalmente pegadas con cemento una a la otra.

## 2. v.14-16. ¿Qué esta diciendo Pablo en esta imagen particular? ¿Como se relaciona esta declaración con 1 Pedro 2.9?

Aquí está la imagen más notable de todas. V.15- Esto lo hizo para crear en sí mismo de los dos pueblos una nueva humanidad al hacer la paz. Probablemente la mejor traducción sería: "Su propósito es crear una nueva humanidad." ¡Esto es sorprendente! Pablo está diciendo que estamos llamados a ser una nueva raza humana--un nuevo modelo de ser humano siendo juntos, un nuevo orden social.

Esto se relaciona con la declaración de Pedro que somos un "linaje escogido, real sacerdocio, nación santa, pueblo que pertenece a Dios, para que proclamen las obras maravillosas de aquel que los llamó de las tinieblas a su luz admirable." (1 Pedro 2.9) Cuando Pedro nos llama "una nación santa" esta diciendo que somos una "étnia espiritual" distinta, única. Un club o asociación es un grupo de gente unida por una o dos cosas en común--por ej. un club de pesca. Pero una "etnia" es una cultura, un grupo de gente quienes tienen manera distinta, común de hacer todas las cosas, desde valores morales hasta sentido del humor. La

palabra "santo" significa "distinto". Cuando creemos el evangelio recibimos una unión profunda con otros que creen, aún cuando ellos sean radicalmente diferentes de nosotros en todos sentidos. Así, como Jesús dijo, los cristianos son una ciudad en cada ciudad, y así como Pedro dice que somos una nación alterna y una cultura en cada nación y cultura.

Por lo tanto, no somos simplemente un "compañerismo" de cálidas relaciones individuales, sino una contra-cultura en la cual ayudándonos unos a otros llegamos a ser distintivos en todas las cosas que hacemos--en como usamos el dinero y las posesiones, en como conducimos las relaciones y la vida familiar, en como hacemos nuestro trabajo y así todas las demás cosas.

#### PREGUNTA DE APLICACION

- 1. ¿Cuál párrafo te impresionó más y porqué?
- 2. Considera la cita de Stott . "Vanidad" o "Vanagloria" (Griego kenodoxos) significa un vacío de gloria o significado. ¿Cómo el evangelio "sana" esta condición y por lo tanto pone una base para renovar relaciones humanas?

Nuestra condición natural es estar "vacíos de gloria", hambrientos de significado, honor, y dignidad. Esta condición tiene su raíz en el pecado. Como Pablo dice, aunque deseamos ser nuestros propios dueños--en lo más profundo de nuestro ser <u>sabemos</u> que hay un Dios por el que debemos vivir. El pecado nos hace sentir tanto superiores (porque estamos tratando de probar a nosotros mismos y a otros que somos importantes) e inferiores (porque en lo más profundo nos sentimos culpables e inseguros.) En gente diferente estos sentimiento se expresan en diferentes maneras. Algunas personas "vacíos de gloria" toman la forma de orgullo y ser violentas; algunas personas "vacías de gloria" toman la actitud de auto-desaprobación y auto-desprecio. La mayoría de

nosotros estamos en medio, arrastrados por ambos impulsos.

El evangelio, sin embargo, crea una completamente nueva auto-imagen la cual no está basada en comparase con otros (Gálatas 5.26, 6.3-5) Nosotros no ganamos nuestro valor a través de la aprobación de la gente ni a través del poder sobre la gente, así, por otro lado, nosotros no somos sobre-dependientes de la aprobación de otros, ni por otro lado, tenemos temor de compromiso o relación con otros.

El evangelio nos hace ni auto-confiados ni auto-despreciados, sino ambos, valientes y humildes al mismo tiempo. En el grado que yo estoy todavía funcionalmente ganando mi propio valor a través de mis actos, en ese grado yo seré movido ya sea en superioridad o inferioridad. ¿Porqué? Porque si yo soy salvado por mis actos, entonces yo puedo tener confianza pero no humildad o humildad pero no confianza. En otras palabras, aparte del evangelio, yo seré forzado a ser superior o inferior o ir de un lado a otro o ser de una manera con unos y de otra manera con otros.

Así el evangelio me humilla ante los demás, al decirme que soy un pecador salvado sólo por gracia. Pero también me afirma ante los demás, al decirme que soy amado y honrado ante los únicos ojos en el universo que realmente cuentan. De manera que el evangelio da una audacia y una humildad que no se devoren la una a la otra, sino que puedan crecer juntas.

Esto cambia radicalmente todas mis relaciones. Jonathan Edwards dice que hasta que hemos experimentado la gracia, todas las cosas que hacemos es por auto-amor. No trabajamos por causa del trabajo, no nos relacionamos con alguien por causa de la otra persona. Nosotros hacemos todo para reforzar nuestra propia imagen --para derivarla, esencialmente de otros. Así, mis relaciones son todas en relación a mi mismo. Pero cuando el evangelio me cambia, me relaciono con los demás por causa de ellos. Yo puedo disfrutar de alguien por quienes son ellos mismos, no por como ellos me hacen sentir a mi mismo. Hasta que el evangelio nos cambia, nosotros estamos "usando" a la gente en nuestras relaciones. Y hasta que el evangelio nos cambia, tenemos un "rango" muy estrecho para nuestras relaciones. Somos capaces de tener amistad sólo con gente como nosotros. Cuando nosotros conocemos a alguien quien es mucho mejor que nosotros (socialmente, económicamente, mentalmente, físicamente) o mucho peor que nosotros--la dinámica de superioridad e inferioridad se pone en juego. Somos intimidados o altaneros.

## 3. Considera la cita de Lovelace. ¿Cómo el evangelio nos ayuda a conquistar barreras sociales y culturales?

Una de las más importantes maneras en que una iglesia cristiana encarna el evangelio es en la unidad de los cristianos quienes son diferentes uno al otro-temperamentalmente, culturalmente, socialmente. En general, el trabajo de la iglesia es mostrar al mundo que la gente que no puede vivir en amor y unidad fuera de Cristo puede hacerlo sólo en Cristo. ¡Pero esto es más fácil de decir que hacer! Cuando esto viene a construir las relaciones a través de barreras sociales y culturales nosotros rápidamente presentamos una multitud de actitudes, enraizadas profundamente en nuestras propias costumbres culturales y maneras de pensar, que nos hace duros para aceptar y respetar a gente de otros grupos. Algunas de estas actitudes y maneras de pensar son implícitamente racistas-- Tendemos a pensar acerca de nuestras diferencias con otras personas como algo de mérito. Lovelace explica como trabaja el evangelio:

La raíz espiritual del racismo. A final de cuentas, el racismo es una forma de justicia de obras , una manera en que manejamos nuestra vida sin el evangelio. La estructura del pecado tiene el siguiente bosquejo (basado en Génesis 3 y Romanos 1): El pecado es una independencia en orgullo en el cual buscamos ser nuestro propio dios, y crear una vida independiente de él. Pero ya que fuimos hechos para adorarle y conocerle a él , este esfuerzo de independencia crea un sentido de ansiedad y vergüenza. En respuesta, cubrimos nuestra desnudez e inseguridad con algún sistema de creencias de auto-justificación. Sustituimos a Dios por algún valor fundamental de nuestra vida el cual buscamos como una manera de justificar nuestra existencia, sentirnos aceptados y que valemos la pena. Esta auto-justificación por lo general envuelve moralidad y religión. Otra manera de buscar la auto-justificación es con la cultura o la clase social propias. Esto es una manera de sentirse superior y cubrir nuestro sentido de nuestra desnudez.

La sanidad del racismo. La lucha contra el racismo ( o clasismo) tiene varias facetas.-- Esto exige un esfuerzo personal y de grupo. Sanar el racismo sólo sucederá cuando el evangelio penetra en el corazón. En Hechos 10-11 Dios mostró a Pedro que cualquiera sin importar la raza o la cultura estaba igualmente perdida en el pecado e igualmente amada en Cristo, porque la salvación es totalmente por gracia. Cornelio fue traído a la salvación no por su linaje o familia sino por el linaje de Cristo. Más tarde Pablo vio a Pedro rechazando comer con los cristianos gentiles, y el lo confrontó por su racismo. ¿Pero como lo hizo?

El no le dijo, "tu estás rompiendo con las reglas contra el racismo", sino que le dijo, "tu no estás actuando en la línea del evangelio" (Gál.2.14). Actuar "en la línea del evangelio" es aceptar el hecho que nosotros somos pecadores salvados por pura gracia y sacados para vivir en total consistencia con eso. El perjuicio racial o de clases es un error porque niega los principios de gracia vs. Obras.

Esto significa que poco a poco, el evangelio transforma nuestra identidad. La identidad es una colocación de capas, por lo que somos muchas cosas. Nuestra ocupación, nuestra identidad étnica, etc. Todas son partes de "quienes somos". Pero nosotros asignamos diferentes valores a esos componentes y por lo tanto la madurez cristiana es un proceso en el cual nuestra más fundamental capa de nuestra identidad, llega a ser nuestro entendimiento de ser nuevas criaturas en Cristo y todos nuestros privilegios en él.

Por ejemplo, una persona puede tener una identidad como la siguiente, con el más importante rasgo de su identidad abajo siendo su profesión , y el rasgo menos importante arriba.

| Versión denominacional |
|------------------------|
| Papá                   |
| Pianista               |
| Clase alta             |
| Licenciado             |
| Licericiado            |

Pero la conversión cristiana cambiará las "capas" y la estructura de identidad. Algunas veces después de la conversión la identidad puede parecer como esta



(otra vez las cosas más importantes abajo):

------Pianista------------Clase alta-----------Licenciado-----------Papá-----------Cristiano (cualquier versión)

A medida que nuestro cristianismo "se mueva hacia abajo" en nuestra identidad, nos hallaremos menos sacudidos por los cambios profesionales, sociales, y relacionales. Somos menos manejados por el trabajo. Conquistamos prejuicios de clases, y llegamos a ser más mente-abierta en política, etc. Asimismo el cristianismo nos da una "distancia" y una habilidad para criticar a nuestros grupos en una manera que no lo hacíamos antes, y en una manera que otros miembros de nuestro grupo no serían capaces de hacerlo.

¡Este cambio del evangelio es la clave para ser la "ciudad alterna" que Jesús desea que seamos! ¿Como podemos evitar las diferencias entre clases sociales? ¿Cómo podemos servir a los pobres? ¿Como podemos conquistar ese feroz deseo de privacidad y libertad y llegar a ser responsables para ayudar a los demás? ¿Cómo podemos vencer el ser tan sentidos, estando siempre sentidos o tener sentimientos heridos? ¿Cómo podemos vencer nuestro temor de relacionarnos y empezar a hacer frente a personas cuya conducta es claramente auto-defensiva? La respuesta a cada pregunta es --el evangelio de la justificación por Cristo, no la nuestra, por la cruz, no por poder. Si nuestra vida de comunidad no se caracteriza por esas cosas ( y realmente no lo está), entonces tenemos que regresar, tenemos que reflexionar sobre ello, y orar para que el evangelio penetre en nuestros corazones hasta que este tenga su efecto. Si no somos una comunidad que se caracteriza por esas cosas, podremos decir que creemos el evangelio, pero no es así. Nosotros realmente no lo creemos. Nosotros no lo hemos oído.

## 1. ¿Cómo conocemos acerca de Jesús?

Virtualmente todo lo que conocemos acerca de Dios y de Cristo proviene de la Biblia. ¿Pero, porqué deberíamos creerlo, y cómo entendemos lo que ella explica?.

> Concepto Clave- BIBLIA Lee y marca con ? si tienes pregunta y ! si comprendiste

## **CAPITULO**

Porqué deberíamos creerlo. Muchos dicen que los relatos Bíblicos sobre Jesús son puras leyendas y no pueden ser creídas. Existen tres problemas insuperables respecto a éste punto de vista.

\*El evento es muy reciente para que sea leyenda. Las leyendas son escritas siglos después de que todos los testigos que vivieron el suceso se han ido. Pero los escritos de Marcos y Lucas son de 30 a 40 años después de la muerte de Jesús. Si Jesús no alimentó a las multitudes, tú podrías escapar diciendo que él efectivamente lo hizo hace 200 años, pero no

**NOTAS** 

después de sólo 30 años, cuando cientos de esos testigos aún vivían. Esos relatos estuvieron circulando muy pronto para haber sido prefabricados.

\*\*El contenido es muy contradictorio para ser una leyenda productiva. Es muy común decir que los seguidores de Jesús hicieron historias acerca de su vida para promover su movimiento. ¿Pero, para que hacer una historia que termina con su líder pendiendo de una cruz y clamando a Dios por haberse olvidado de él?. ¿o en Getsemaní tratando de evitar llegar a la cruz?. ¿o que los primeros testigos de su resurrección fueran mujeres?. Todos estos elementos eran altamente ofensivos para los lectores del primer siglo. La única razón admisible por la que dichos incidentes fueron puestos en dichos relatos es porque sucedieron.

\*\*\*El formato literario es muy detallado para ser una leyenda. En Juan 21 los discípulos capturan 153 peces. En Juan 8 Jesús hace garabatos con sus dedos en el polvo, aunque nunca se dice lo que escribió. Las leyendas antiguas jamás incluyeron detalles como ése que no contribuye absolutamente nada a favor del personaje. Las narrativas de ficción modernas comenzaron hace 400 años aproximadamente. La única razón por la que un escritor de la antigüedad incluiría 153 peces se debe a que fué testigo presencial del hecho. Esa persona lo hubiera recordado.

Cómo deberíamos interpretarlo. Si Jesús es divino, deberíamos interpretar la Biblia tal como es.

• *Primero*, Jesús interpretó la Biblia como la palabra de Dios, es decir "las escrituras dicen---Dios dice".

El interpretó la Biblia como una revelación sobrenatural (Juan 5:37-39; Mateo 19:4-5), como inspirada en cada porción (Juan 10:34-35, Mateo 5:17,19), como autoridad e inquebrantable (Juan 10:35, Marcos 7:1-13), como suficiente para salvación (Lucas 16:15-31; Juan 5:39-40). El basó aún hasta los más pequeños detalles de su vida en la Escritura (Juan 19:28).

• Segundo, <u>Jesús interpretó la Biblia como parte misma de su naturaleza</u> (Lucas 24:44-45; Juan 5:39-46)

Cada porción de la Biblia nos muestra algo acerca de Jesús y de la forma como Dios nos redime por medio de él. Jesús es el verdadero Adán que superó la prueba en el jardín. Es el verdadero Moisés que nos libró de la esclavitud. Es el verdadero Job sufriente que intercede por sus amigos. Es el verdadero David, cuya victoria alcanza a su pueblo aún cuando éste último no haya hecho nada para conseguirla.

Finalmente hay sólo dos caminos para interpretar la Biblia: es esto fundamentalmente acerca de mí, ó acerca de Jesús?. ¿Es ésto una colección de principios morales-sobre lo que yo debería hacer? . ¿O esto es básicamente la historia de Jesús-basado en lo que el ha hecho? A menos que yo me dé cuenta de su máxima generosidad-entregando todo por mí en la cruz-Yo no tendré la seguridad o iniciativa de ser generoso con mi dinero. A menos que yo lo vea perdonándome en la cruz, no sabré lo que es perdonar a mi ofensor. Tomada sólo como "principios de vida", la Biblia es un peso aplastante. La Biblia no es principalmente un "libro de virtudes". Es la historia de cómo Dios nos redime a través de Jesucristo.



### 1. ¿Cuál párrafo te impresionó más y porqué?

2. Piensa en la historia Bíblica de David y Goliat. a) Si tomas la historia por sí misma, aparte del resto de la Bíblia--¿cuál es el mensaje o enseñanza principal para el lector?. b) Si tomas la historia como parte en conjunto de la Biblia-acerca de cómo Dios nos salva por gracia a través de Cristo-entonces, ¿cuál es el principal mensaje o enseñanza?



### Estudio Bíblico #1 - 2 Pedro 1:16-21

- 1. ¿A quién se refiere Pedro en los versículos 16 al 18?. ¿A quién se refiere en los versículos del 19 al 21?
- 2. ¿Qué afirmación hace Pedro referente al testimonio de: a) los escritores del Nuevo Testamento,(v.16) y b) los escritores del Antiguo Testamento? (v.21)



### Estudio Bíblico #2 – Lucas 24:13-27, 44-49

- 1. ¿Qué es lo que aprendes sobre la Biblia en los versos 13 al 27?
- 2. ¿Qué aprendemos acerca de la Biblia en general proveniente del tiempo de enseñanza de Jesús con los discípulos en Lucas 24:44-49?



#### **Lecturas** (Lee y marca con ? si tienes pregunta y ! si comprendiste)

He leído en Platón y Cicerón declaraciones que son muy sabias y muy hermosas; pero jamás he leído de ninguno de ellos "vengan a mí todos los trabajados y cargados..." –Agustín

He leído poemas, romances, buena literatura, leyendas y mitos por toda mi vida. Conozco lo que son. Sé que ninguno de ellos son como esto. De éste texto tomado del evangelio solo hay dos puntos de vista posibles. Visto como reportaje...o más, algún antiguo escritor desconocido...sin antecesores o sucesores, súbitamente anticipó la técnica de novelistica moderna, narrativa real...El lector que no ve esto, simple y sencillamente no ha aprendido como leer. –C.S. Lewis

Pablo describe a la Escritura como "inspirada" (2 Timoteo 3:15-17) lo cual significa que es totalmente proveniente del "aliento de Dios"---producto del Espíritu de Dios (aliento). Verdad en la Biblia significa estabilidad, confiabilidad, firmeza, digna de confianza, la calidad de una persona que es enteramente autoconsistente, sincera, real, sin engaño. Dios es ese tipo de persona: verdad, en este sentido, es su naturaleza y no hay nada más que buscar. Es por esto que el no puede mentir (Tito 1:2; Números 23:19; 1 Samuel 15:29; Hebreos 6:18). Debido a esto, sus palabras son verdad para nosotros, y no puede haber otra tan cierta. Ellas son el índice de la realidad: ellas nos muestran las cosas como realmente son...(Pero) la palabra que Dios direcciona hacia nosotros no es tan sólo un instrumento de gobierno sino también de compañerismo. El nos hizo con la intención de que pudiéramos caminar juntos en una relación eterna de amor. Una relación así sólo puede existir cuando ambas partes conocen hasta el mas mínimo detalle el uno del otro. Dios nuestro creador conoce hasta el más mínimo detalle de nosotros aún antes de que articulemos alguna palabra; nosotros no podremos saber nada acerca de Dios a menos que el nos lo diga. Por tanto, Dios envía su palabra....de igual forma para darnos instrucción. -J.L.

Todo lector de la Biblia debería aprender los principios básicos para poder interpretarla. Primero, buscamos el significado natural...original....del texto, recordando siempre que el simple y obvio significado del mismo, algunas ocasiones no es tanto literal sino figurativo...Debemos de evitar en nuestra lectura...llevar de regreso nuestros pensamientos hacia la mente de los autores. Las preguntas claves se basan en lo que ellos mismos intentaron decir y como habrán sido entendidos por sus contemporáneos. Es por ello que necesitamos conocer algo acerca del contexto histórico y cultural de la Biblia. En segundo lugar, nosotros buscamos el significado general. Esto es, debemos interpretar cada texto a la luz de su inmediato contexto en el libro involucrado así como de su total contexto respecto al total de la Biblia...Estaremos en lo correcto al buscar armonía al permitir que las Escrituras interpreten las Escrituras...y no exponer un lugar de las mismas que pareciera rechazarse con otro. (Los treinta y nueve artículos)-J. Stott

Hay grandes relatos en la Biblia...pero es posible conocer historias Bíblicas, aún olvidar la historia Bíblica...La Biblia tiene ese estilo de relatar. Ella traza un drama sin comparación. El relato de la historia de Israel, pero sin comenzar ahí, ni contener lo que esperaríamos de la historia de una nacional....Si olvidamos el

estilo de relatar...cortamos el corazón de la Biblia. Los relatos de la escuela dominical son versiones domesticadas de las emisiones de las caricaturas dominicales, en las cuales Sansón sustituye a Superman, David es la versión hebrea de Jack el Cazador de Gigantes. No, David no es un niño valiente sin temor delante del gigante malvado. El es el escogido del Señor...Dios eligió a David como rey conforme a su corazón con el objetivo de preparar el camino para el gran Hijo de David, nuestro libertador y Campeón...-*E. Clowney.* 



### Preguntas de aplicación

| 1. | ¿Cuáles | declaraciones | te | impactaron | más v | porqué?. |
|----|---------|---------------|----|------------|-------|----------|
|    |         |               |    |            |       |          |

2. ¿Porqué, como Packer dice, es importante creer en la autoridad de la Biblia para tener una <u>relación</u> personal con el Señor?

3. Alguno pudiera decir: "Tu dices que creemos en la Biblia porque Jesús lo hizo"---;pero el único lugar en donde se encuentra esto es en la misma Biblia!. ¡Eso es un razonamiento circular! Formula una respuesta.

4. Alguno quizás diga: "No creo que tenga importancia si los evangelios son una historia verdadera o no. Lo único que importa es el significado espiritual que experimento cuando les doy lectura." Formula una respuesta.



#### Respuestas a las preguntas de aplicación

1.- ¿Cuál párrafo te impresionó más y porqué?

- 2.- Piensa en el relato Bíblico de David y Goliat. a) Si tomas el relato por sí mismo, independiente del resto de la Bíblia--¿cuál es el mensaje o enseñanza principal para el lector?. b) Si tomas el relato como parte en conjunto de la Biblia-acerca de cómo Dios nos salva por gracia a través de Cristo-entonces, ¿cuál es el principal mensaje o enseñanza?
- a) La conocida historia de David y Goliat es un asombroso relato de valor y fe en Dios contra todo desafío. David es meramente un joven sin grandes atributos físicos ni conocimiento militar, pero aún así es capaz de matar al gigante. En sí mismo el relato, es un llamado de valentía para el lector, para que tenga fe en Dios, para que haga frente a los "gigantes" que amenazan a su vida. Pero si estudiamos de forma aislada un relato de la Biblia sin tomar en cuenta como "engrana" en la historia de la Biblia (acerca de la forma en que Dios está salvando al mundo por medio de Cristo), realmente estamos cambiando el significado particular que el evento tiene para *nosotros*. Solo se convierte en una exhortación moral a "trabajar duro" (echarle ganas), en lugar de tomarlo como un llamado a vivir por fe descansando en la obra de Cristo. Si leo el relato de David y Goliat y lo atesoro como un ejemplo dado para mi vida, entonces la lección es realmente para mí. Yo debo hacer un llamado a la fe y la valentía para enfrentar los gigantes en mi vida.
- b) Pero existe otro camino para leerla. Tenemos que preguntarnos---¿porqué razón el Espíritu Santo ha preservado éste relato en la Biblia?. Jesús nos dice (en Lucas 24-ver a continuación) que todo lo que se encuentra en las Escrituras es para darnos testimonio de él y nuestra salvación. Jesús es del linaje de David. Preguntémonos-qué nos revela David de Jesús el verdadero Rey y libertador. En el instante en el que comenzamos a cuestionar dicha historia-para ponerla dentro de la historia Bíblica-nos damos cuenta de una gran cantidad de sorprendentes similaridades. Como David, Jesús vino a desempeñar su papel de libertador sin utilizar la fuerza. Así como David, Jesús ocupó el lugar de la gente que estaba tratando de libertar-¡para que su victoria se convirtiera en la de ellos! (algo como dos ejércitos que para enfrentar la batalla, nombran a un digno representante de cada uno de ellos. Si su representante logra la victoria, entonces toda la nación gana la batalla.) Así como hizo David, Jesús salva a su pueblo por pura gracia, dándoles la victoria para la cuál ni siquiera movieron un solo dedo para poseerla. Pero a diferencia de David, Jesús no tan sólo puso en riesgo su vida, le costó su vida. Y a diferencia de David, Jesús no tan solo hizo esto para librarnos del gigante de la cautividad física, también para librarnos del pecado y la muerte misma.

Por supuesto que la historia es un llamado a ser esforzados, valientes, pero si yo leo el relato de David y Goliat principalmente como una muestra de salvación por medio de Jesús, entonces la historia no es sólo sobre mi, sino también de el. Si yo leo de esta manera, no sólo tengo un llamamiento a ser valiente y

esforzado, sino a recibir el poder para hacerlo. Por tal motivo, me regocijo y agradezco profundamente que Jesús haya peleado por mi contra los semejantes gigantes (pecado, ley, muerte)-esos son los únicos gigantes que verdaderamente pueden dañarme-Jamás tendré temor de enfrentar gigantes en mi vida tales como sufrimiento, decepción, error, crítica, abandono, etc.

La Biblia no es una colección de fábulas de Esopo, tampoco es un libro de verdades. Es una historia de cómo Dios nos dá la salvación, Si nosotros la leemos tomando como fundamento a Jesús, tendremos la fuerza para vivir como él.

#### ESTUDIO BIBLICO # 1 2 Pedro 1:16-21

## 1. ¿A quién se refiere Pedro en los versículos 16 al 18?. ¿A quién se refiere en los versículos del 19 al 21?

En los versículos 16-18 el está hablando sobre "nosotros", --los apóstoles. Debido a que el no cita nombres, es claro que se está refiriendo a los discípulos de Jesús que escucharon lo que dijo y miraron lo que hizo en el curso de su ministerio. Dicho en otras palabras, el está hablando sobre los autores del Nuevo Testamento. El Nuevo Testamento fue escrito tanto por los apóstoles de Jesús (Juan. Mateo, Pablo, Pedro) así como los compañeros que ministraron junto con los apóstoles (Lucas, Marcos). Cuando Pedro escribió dichos acontecimientos aún no se habían integrado como un "libro" o volumen. Al mismo tiempo los mismos circularon entre las iglesias como documentos individuales, con la autoridad de enseñanzas Cristianas y la vida de Jesús.

En los versículos 19-21 el está hablando acerca de los escritores del Antiguo Testamento, "los profetas". En el versículo 20 podemos percibir que el está hablando de las palabras de los profetas que habían sido preservadas en los manuscritos de las Escrituras.

## 2. ¿Qué afirmación hace Pedro referente al testimonio de: a) los escritores del nuevo testamento, y b) los escritores del antiguo testamento?

#### a) El testimonio de los escritores del Nuevo Testamento

En los versículos 16-18 el insiste en que dichos acontecimientos no fueron fabricados-"no siguiendo fábulas artificiosas". Antes bien, dichos acontecimientos tienen un testimonio ocular. "Nosotros mismos oímos....estuvimos con él..." (v18). Resulta interesante que Pedro en vida haya encontrado afirmaciones de los acontecimientos de la vida de Jesús confirmando la no existencia de una base histórica para la iglesia eliminando así, un fundamento basado en historias maliciosas. Con esto, el refuta a todos aquellos que hacían esa clase de declaraciones. Es importante notar que al mencionar el evento de la transfiguración de Jesús le dá una importancia sobrenatural de tal magnitud que sólo la Resurrección lo rebasa en importancia. Esta posibilidad indica que aquellos que cuestionaron los relatos de los apóstoles estaban listos para aceptar a Jesús como un gran maestro humano, pero no como el supernaturalmente encarnado Hijo de Dios. Actualmente un numero significante de iglesias Protestantes han caído en los conceptos que Pedro rechazaba con todas sus fuerzas. Ellos creen que los evangelios están llenos de material legendario, y que Jesús pudo haber sido un gran maestro, pero no más.

#### b) El testimonio de los escritores de Antiguo Testamento

En primer lugar, Pedro dice que la palabra profética ha sido hecha mas segura (v19). Muchos comentaristas creen que se refiere al hecho de que la transfiguración confirmó la Escritura del Antiguo Testamento cuando Moisés y Elías fueron vistos con Cristo. Cristo es el cumplimiento y prueba de que los profetas hablaron la verdad. En segundo lugar, Pedro comenta que ahora la Escritura es "luz"-porque nos revela la verdad de Dios-hasta el tiempo en que Jesús regrese (Números:24:17; 1 Corintios 13:12) cuando ya no tendremos necesidad de las Escrituras. ¡Esto es una afirmación!. La Biblia es el medio (hasta el final) por medio del cual obtenemos "luz" o conocimiento de Dios.

La declaración anterior es un clamor directo de que las palabras de la Escritura no son ideas propias de los escritores, sino que el Espíritu Santo les inspiró con palabras habladas por el mismo Dios (v 21). Esto nos es una total y perdurable expresión o testimonio de la autoridad de la Biblia. Ello nos dá el principio de que-todo lo que nos dice la escritura-proviene de Dios. Es una confirmación categórica de la divina autoridad de la Biblia. ¡Pedro no es la única persona con esta visión! . Por ejemplo, en Mateo 19:4-5, Jesús cita al autor de Génesis 2:24 como el mismo Dios, y también en Hechos 4:25 Lucas declara el Salmo 2 de David como las palabras del Espíritu Santo. (ver también Gálatas 3:8). Por esto se la ha llamado la "total" inspiración de la Escritura, asignando a cada porción individual de la misma con igual autoridad divina. Es muy común escuchar, "Acepto lo que Jesús dijo, pero no lo que dijo Pablo". Pero Jesús, Pablo, Pedro entendieron que no es sólo lo que Moisés o David o el mismo Jesús habla con la autoridad de Dios, sino la misma escritura, la totalidad de la Biblia es la autoridad de Dios.

#### ESTUDIO BIBLICO # 2 Lucas 24:13-27, 44-49

#### 1. ¿Qué es lo que aprendes sobre la Biblia en los versos 13 al 27?

Los dos discípulos, cuando revisan la trayectoria de Jesús, ponen la palabra "pero" entre su crucifixión y su redención (versos 20-21). Ellos estaban diciendo, "El fue crucificado pero nosotros pensábamos que él redimiría". Dicho en otras palabras, ellos pensaron que la muerte de Jesús había frustrado su obra de redención. Este es el punto que les reprende Jesús. "...tardos de corazón para creer...¿no era necesario que el Cristo padeciera éstas cosas....?" Ellos no contemplaron su muerte como parte de su obra redentora. ¿Porqué fueron tan ciegos? . El dice que ellos no creyeron "¡todo lo que los profetas han dicho!" (v 25). Otra vez en versículo 27, Lucas menciona que el les dijo lo que había sido declarado acerca del Mesías "en las Escrituras". Jesús consideró necesario el Antiguo Testamento para poner su obra en contexto y hacer claro su significado. Los temas del Antiguo Testamento tales como la ley, sacrificio, sacerdocio y el templo fueron un tipo o figura de la obra de Cristo. El uso que Jesús le dio a la Biblia es extremadamente demostrable.

Primero, esto demuestra la autoridad y confiabilidad de la Biblia. Esto demuestra la seriedad con Jesús le dio a la Biblia. El basó todo lo que hizo en su vida así como cada parte de su misión en la Escritura. El encaró cada una de las mayores pruebas de su vida comprendiendo y citando la Escritura (ejem. : la tentación en Mateo 4, la traición en Mateo 26:52-54, su muerte en la cruz. Esto

demuestra que su más profunda reflexión estuvo en creer y confiar en la Biblia.

Segundo, ello demuestra que la Biblia en sí, se basa en Jesús, aún el Antiguo Testamento.

Tercero, demuestra que el mensaje básico de la Biblia consiste en el sufrimiento del Mesías. Ello significa que constituye un error fatal leer la Biblia como si fuera un estuche de filosofía moral. Los discípulos de Meaux habían tomado la Biblia como un libro de moralidad-de cómo salvarse a sí mismos, en vez de las buenas nuevas referentes a un Mesías que vendría y moriría para darles salvación. El enfoque de esta enseñanza es "sufrimiento...y luego...gloria" (v. 26). 1 Pedro 1:11 resume la enseñanza de la Biblia de la misma manera. Todo demuestra que el Cristo tenía que sufrir con el objetivo de alcanzar la gloria, tal sufrimiento y gloria no fueron incompatibles, mas bien el sufrimiento guía a la gloria, la muerte a la resurrección.

Dicho en otras palabras la Biblia no es primariamente un compendio de reglas ni una filosofía de vida. Si así fuera, entonces las pesadillas de Mark Twain a causa de la Biblia, aplastándolo, presionándolo, hubieran sido buenas. Sería una carga intolerable. Antes, Jesús está diciéndonos, que la Biblia es un reporte del riesgo que corremos, de lo que Dios ha planeado hacer respecto a ello, y de lo que hizo a través de la historia por medio de la vida, muerte y resurrección de Jesucristo. De esta manera la Biblia es un "evangelio". En los días de Jesús, un "evangelio" era un comunicado de un gran evento difundido por un heraldo (mensajero)-no una filosofía o un curso auto-implementado. Eso es lo que la Biblia no contiene, sino que está basada en el evangelio de los sufrimientos y gloria del Mesías. Por ejemplo, un heraldo jamás vendría clamando, "¡El crimen no se paga! ¡Sea bueno!". El podría venir diciendo, ¡"El crimen no se paga porque el verdadero rey ha triunfado y está en camino!" . Pero Jesús nos mostró una nueva manera de acceder a la Biblia y a Dios. Convertirse en un Cristiano no significa tener un nuevo interés o estudios o conducta. Es construír nuestra vida tomando como fundamento una intervención histórica.

## 2. ¿Qué aprendemos acerca de la Biblia en general proveniente del tiempo de enseñanza de Jesús con los discípulos en Lucas 24:44-49?

El alcance de su enseñanza está totalmente en el Antiguo Testamento. Cada pequeña parte se refiere a el. Esto es claramente visto en el verso 44, donde se dice que de el fue escrito en "la ley de Moisés, los Profetas y los Salmos". Tradicionalmente se considera que el Antiguo testamento está constituído en tres partes-la Ley (los cinco libros de Moisés), los Profetas, y la literatura de Sabiduría (aquí referenciada a su principal libro, los Salmos). Por esto es que jesús se contempla a sí mismo como el cumplimiento de todo. Literalmente todo lo que encontramos en la Biblia se refiere a el. La Biblia sólo se puede comprender si la vemos a través de el.

Jesús cumple con los profetas: quienes dijeron que el Mesías sería Dios (Isaías 9:6), sufriría y sería asesinado (Isaías 53). El completa toda la ley ceremonial: el es el sacrificio, el sacerdote, el templo hacia quien todo el ritual se dirige. El cumple la ley moral por sí mismo: por su vida como ejemplo de rectitud, haciendo todo como nuestro sustituto, satisfaciendo todo por nosotros. El da cumplimiento a la total historia de la Biblia: el es el verdadero profeta, el verdadero rey de quien todos los profetas, sacerdotes y reyes dieron testimonio. Es la simiente de Abraham, el Hijo de David, el verdadero Jonás más grande que

Jonás, el verdadero Salomón más grande que Salomón. De hecho el es el verdadero remanente de Israel. Cuando Oseas se refiere al Exodo de Egipto el dice, "De Egipto llamé a mi hijo" (Oseas 11:1) refiriéndose al pueblo de Israel. Pero Mateo acota esto en referencia a Jesús (Mateo 2:15) porque Jesús es el verdadero remanente-el solo guardó la ley con todo su corazón, alma, fortaleza y sólo él heredó las bendiciones prometidas a Abraham. Sólo los que se unen a el obtienen las promesas de Israel (Gálatas 3:6-25; 4:21-31). En otras palabras toda la Biblia se refiere a Jesús.

Las implicaciones de esto son vastas. Ellos no pueden ser testigos del evangelio hasta que ellos entiendan que toda la Biblia se refiere a él. ¿Porqué?

También podemos leer la Biblia como algo importante para nosotros (lo que tenemos que hacer para el) o importante para el (lo que el ha hecho por nosotros). Podemos entender la importancia de la salvación por lo que le damos a Dios o por lo que Dios nos dá. Si entendemos que la Biblia es básicamente sobre la provisión de Dios para la salvación, entonces la encontraremos hablando de ésa provisión por todos lados. Esas son las "buenas nuevas", que nos dan un mensaje para declarar.

#### PREGUNTAS DE APLICACIÓN

- 1. ¿Cuáles declaraciones te impactaron más y porqué?.
- 2. ¿Porqué, como Packer dice, es importante creer en la autoridad de la Biblia para tener una relación personal con el Señor?

La mayoría de las personas encuentran sumamente atractiva la idea de vivir una relación personal e intima con Dios.

Si tu vas a tener una relación personal con alguien más, tiene que existir una comunicación genuina. Y parte de ésa comunicación tendrá la autoridad de contradecirte. Por ejemplo, si una esposa es incapaz de contradecir a su esposo la relación será superficial o mecánica, nada personal o íntimo. De éste modo si tu vas escogiendo y creyendo lo que te gusta de la Biblia y desechando lo que no te gusta (lo cual es la base del pensamiento y sentimientos modernos), entonces ¿cómo creerás en un Dios que pueda contradecir tus más profundas creencias?. Solamente si Dios puede decir o hacer cosas que atenten contra tu voluntad tendrás un Dios real y no un invento de tu imaginación. Por lo que la autoridad de la Biblia no es un enemigo de una relación personal con Dios-es la precondición

3. Alguno pudiera decir: "Tu dices que creemos en la Biblia porque Jesús lo hizo"---;pero el único lugar en donde se encuentra esto es en la misma Biblia!. ¡Eso es un razonamiento circular!. Formula una respuesta.

Los Cristianos creen en la divina inspiración de la Biblia porque Jesús la enseñó y creyó en su total inspiración y veracidad (Juan 5:37-39, 46-47; 10:34; Mateo 5:17,19; 19:4-5). Casi nadie duda que Jesús, un Judío del primer siglo, creyó en la autoridad de cada versículo de la Biblia. Nuestra confianza en la autoridad de la Biblia está por lo tanto, basada en la autoridad de Jesús. Si creemos que él era quien dijo ser, entonces debemos aceptar la totalidad de la

Biblia como la palabra de Dios. No podemos aceptar este Señorio y luego fallar en seguirlo y respetarlo. Y recuerda-Jesús no sólo cree en la Biblia, su propia mente estaba saturada con la Escritura de tal manera que ella le guió y controló cada paso por más pequeño que fuera en su vida.

Entonces, la pregunta viene: "¿Cómo sabemos que Jesús creyó y enseñó únicamente basado en la Biblia?" ¿Estamos atorados en un círculo vicioso?.

¿Tenemos que creer en Jesús para creer en la Biblia---o tenemos que creer en la Biblia para creer en Jesús?. No, no estamos atrapados en un laberinto lógico. En lugar de eso, debemos proceder de la siguiente forma.

A- Como notamos con anterioridad, tenemos una evidencia muy fuerte de que los acontecimientos de Jesús registrados por la Biblia no son leyendas, existen documentos históricos confiables de que nos muestran un panora ma de las cosas que Jesús dijo e hizo. (Tú no puedes probar la autoridad de la Biblia, pero hay una gran cantidad de evidencia de que los evangelios son tan confiables como cualquier otro antiguo documento histórico).

*B*- Tomando como base lo que leemos acerca de Jesús, debemos decidir si el es el Hijo de Dios tal y como el lo declaró. Si es así, cree en lo que el es-*C*- Acepta la Biblia como la palabra de Dios, simplemente porque Jesús lo hizo. Así las cosas, ¿Cuál es el *grado* de confianza en la Biblia para pasar del A al C?. ¿Es necesario tener como fundamento creer en la inspiración y autoridad de la Biblia para aprender acerca de Jesús?. No. Lo único que necesitamos es creer en forma general y básica, la confiabilidad histórica de los textos. Una vez que la confiabilidad histórica de la Biblia es establecida, entonces podremos contestar las preguntas tradicionales---¿Quién es Jesús?. ¿En realidad resucitó?---. Parafraseando a C.S. Lewis, la existencia de Jesús sólo tiene tres posibilidades: 1) Mentiroso, 2) Lunático, 3) o Señor.

Nota: Alguna gente a quien le compartas, pudiera decir-"¡pero estos no pueden ser acontecimientos históricos reales porque hay milagros en ellos!". "¡No se puede creer en milagros en la actualidad¡" Pero tu puedes preguntar:

- El tema no es: "¿existen los milagros?". El verdadero asunto es: "¿Existe un Dios personal?". Si existe Dios, entonces los milagros son una con secuencia lógica. A menos de que no estés seguro de la existencia de Dios (lo cual es un compromiso de fe--¡y no puede ser probado!) no puedes confirmar la posibilidad de los milagros.
- Existe una inconsistencia intelectual envuelta en objetar la historicidad de los evangelios solo porque ellos contienen milagros. La única forma que podemos saber de un milagro es a través de alguien que lo haya visto y nos dá testimonio del mismo. Pero si tu asumes que cualquier testimonio o escrito de un milagro es mentira simplemente porque describe un milagro, entonces estas asumiendo que los milagros no existen antes de examinar la evidencia de los mismos. Estás por tanto alegando en un circulo vicioso-"los milagros no pueden existir POR TANTO los milagros no han sucedido. Si tu no desechas un documento como no histórico si este contiene milagros, tu tienes una opinión que no puede rechazarse bajo ninguna circunstancia. Es un tipo de fé ciega.

"Cuando el Antiguo Testamento narra que la invasión de Senacherib fue detenida por ángeles (2 Reyes 19:35), y Herodoto dice que fue detenida por un montón de ratones que vinieron y se comieron todos los arcos del ejercito (Herodoto, libro II, Sección 141), una persona de mente abierta estará del lado de los ángeles. A menos de que comiences rechazando el asunto (asumiendo que los mila-

gros no existen) no existe absolutamente nada de malo en la acción atribuída a ellos. Los ratones no hacen esas cosas (no comen arcos)" C. S. Lewis

4.- Alguno quizás diga: "No creo que tenga importancia si los evangelios son una historia verdadera o no. Lo único que importa es el significado espiritual que experimento cuando les doy lectura." Formula una respuesta.

Este es quizá el mas grande de los errores. El mensaje central de todas las religiones es -"eres salvo por lo que haces, por vivir de ésta manera." Lo cual significa en realidad que, no importa si los incidentes en las escrituras Budistas o Musulmanes realmente sucedieron o no. No tiene importancia si Buda o Mahoma hicieron tal milagro o no. Lo que nos salva no es lo que ellos hicieron sino lo que dijeron y enseñaron. Somos salvados por seguir el camino que ellos establecieron para llegar a Dios.

Pero el mensaje central de los documentos Cristianos es todo lo opuesto. O sea-"Tu no eres salvo por lo que haces, sino por lo que el ha hecho. El ha entrado a la historia y vivido la vida que nosotros debimos haber vivido y padeció la muerte que debimos haber experimentado. Esto significa que se ha hecho un parte aguas. Esto significa que el Reino de Dios ha irrumpido en el mundo, nuestras vidas y el curso de la historia. "Dicho en otras palabras, si vamos a ser salvos por gracia, los eventos históricos tienen que haber sucedido. ¿Has notado como los evangelios ocupan el 30-50% de su totalidad para describir únicamente la última semana de la vida de Jesús?. ¿Qué clase de biografía ocupa tal cantidad tan desproporcionada de tiempo?. Los escritores de los evangelios estaban seguros que ni los ejemplos ni las enseñanzas de Jesús sino el histórico trabajo por nosotros a través de su muerte y resurrección es lo que nos dá la salvación.

Por tal motivo, la confiabilidad histórica de los evangelios es crucial para el verdadero mensaje de la gracia. Si tú quieres o buscas un "significado espiritual"-una inspiración general-sin la comprensión del mensaje central, entonces estas confiando en migas (cenizas).

## 1. ¿Donde compartimos el evangelio?

Dios nos quiere para encarnar y testificar su evangelio y su reino dondequiera que vivamos. No hay lugar más importante para hacer esto que la ciudad.

Concepto Clave- LA CUIDAD Lee y marca con ? si tienes pregunta y ! si comprendiste

## **CAPITULO**

• La ciudad original (Creación) Dios comenzó la historia en un jardín (Gen. 2) pero él la terminará en una ciudad (Apoc. 21-22). Cuando Jesús termine de redimir el mundo-- este será urbano, un lugar de diversidad, densidad, y creatividad. Dios a través de Cristo está construyendo una ciudad (Heb. 11.10). La idea de "la ciudad" es por lo tanto una invención de Dios. Así, originalmente--

**NOTAS** 

- Las ciudades eran lugares de refugio y seguridad. El muro de la ciudad hizo la vida segura dentro de ella (Salmos 25.28; Neh.1.3-4). Las ciudades eran los mejores lugares para las mujeres y los niños, minorías, inmigrantes, y otros con menos poder en una sociedad.
- Las ciudades eran lugares de justicia. <u>La puerta de la ciudad</u> era el lugar donde se hacían los juicios. Afuera era el lugar donde los conflictos entre los hombres eran resueltos por puro poder. (Núm.35.9-24; Prov.22.22)
- Las ciudades eran los lugares donde la cultura era forjada. La plaza mercado de la ciudad era el lugar donde las más numerosas y diversas conecciones comerciales, sociales, políticas y culturales pudieron ser hechas. De estas interacciones nuevos movimientos culturales fueron hechos y fluyeron para el resto de la sociedad.
- Las ciudades fueron diseñadas para ser lugares de fe. <u>La torre más alta de la ciudad</u> (castillo, o catedral, o rascacielos de oficinas) indicaban la fe de la ciudad-- en lo que la mayoría de la gente está trabajando y buscando para su significado.
- La ciudad arruinada (Caída). Hoy la ciudad es todavía el lugar de refugio para las minorías, todavía es el lugar donde las leyes son hechas y ejercidas, todavía es el principal lugar donde la cultura es forjada y diseminada, y todavía es un lugar de gran búsqueda y encuentro espiritual. Pero el pecado ha arruinado las ciudades tanto que ninguno de los propósitos originales están siendo apropiadamente realizados. La Biblia denuncia las ciudades como lugares de violencia, injusticia, e incredulidad (Miqueas 3.9-11). Mientras la ciudad todavía produce cultura, esta lo hace en una manera que glorifica otras cosas o seres humanos en lugar que a Dios. ¿Debemos abandonar las ciudades? No. La familia y la iglesia también están profundamente torcidas por el pecado, pero no las echamos a un lado. Buscamos rehabilitarlas con la gracia de Dios.
- La ciudad de Dios alternativa. (Redención) La "ciudad del hombre" está construida bajo el principio de auto-engrandecimiento individual (Gen. 11.1-4"De ese modo nos haremos famosos."). Pero la ciudad de Dios está construida bajo el principio del servicio, no en egoísmo, y en traer alegría al mundo con sus riquezas culturales. Jesús estableció su iglesia como una "ciudad en un monte" la cual muestra la gloria de Dios al mundo con sus buenas obras (Mateo 5.14-17). Los cristianos son llamado para ser una ciudad alternativa dentro de cada ciudad terrenal, para mostrar como el sexo, el dinero, y el poder pueden ser usados en maneras no destructivas, y para mostrar como la gente puede llevarse bien en Cristo a quien no puede llevarse bien fuera de él. Por lo tanto, los ciudadanos de la ciudad de Dios son siempre los mejores posibles ciudadanos de su ciudad terrenal.
- ¿Porqué vivir en la ciudad? La misión de Pablo se centró en ciudades e ignoró el campo rural. (Hech. 16.8-9, 12) ¿Porqué? Porque en la ciudad 1) la gente estaba más abierta a nuevas ideas,
- 2) los centros de leyes, política y arte eran más accesibles, 3) cada raza y nacionalidad podían oír la verdad. Hacia el año 300 d.c. el 50% de la población de las ciudades eran cristianos mientras que el campo rural era pagano (la palabra pagano significa "habitante rural"). Así como va la ciudad, así va la sociedad. Si un cristiano vive en la ciudad, esta es totalmente el lugar más estratégico para vivir.



### 1. ¿Cuál párrafo te impresionó más y porqué?

- 2. A la luz del material bíblico anterior, responde a las siguientes comentarios sobre vivir en la ciudad.
- a) "El campo tiene una influencia saludable en la gente; la ciudad está moralmente corrompida."
- b) "El campo inspira fe y tranquilidad; la fe espiritual se muere en la ciudad."



### Estudio Bíblico - Jeremías 29.1-14

Después de la rebelión contra los señores de Babilonia, Jerusalén fue destruida y la "crema" de la sociedad judía fue tomada por la fuerza y llevada a Babilonia-- los artesanos y profesionales y líderes (v.2). El profeta Jeremías recibió una palabra del Señor y escribió a los exiliados una carta.

- 1. ¿Qué políticas y actitudes equivocadas hacia la ciudad fueron promovidas por los falsos profetas? (lee v.8-9 y 4-7). ¿Cómo se asemejan hoy estas políticas con las actitudes de los cristianos hacia la ciudad?
- 2. ¿Qué instrucciones da Dios a los exiliados acerca de como relacionarse con la ciudad de Babilonia en v.4-7? ¿Cómo podemos aplicar esto hoy en la ciudad?



#### **Lecturas** (Lee y marca con ? si tienes pregunta y ! si comprendiste)

El Cristianismo sirvió como un movimiento de revitalización que se levantó en respuesta a la miseria, caos, miedo, y brutalidad de vida en el mundo urbano Greco-Romano. El Cristianismo revitalizó la vida en las ciudades al proveer nuevas normas y nuevas clases de relaciones sociales capaces de hacer frente a los muchos problemas urbanos urgentes. A las ciudades llenas con gente sin hogar y empobrecidos, el Cristianismo ofreció caridad así como esperanza. A las ciudades llenas de recién llegados y extranjeros, el Cristianismo ofreció una inmediata base de relaciones. A las ciudades llenas de huérfanos y viudas, el Cristianismo proveyó un nuevo y expandido sentido de familia. A las ciudades rotas por violentas luchas étnicas, el Cristianismo ofreció una nueva base de solidaridad social. Y a las ciudades enfrentadas a epidemias, fuegos, y terremotos, el Cristianismo ofreció un efectivo servicio. –Rodney Stark

Dios en nuestro tiempo se está moviendo al punto más alto a través de una variedad de factores sociales, políticos y económicos, para llevar a la gente a un contacto cercano uno con el otro, a una mayor interacción e interdependencia y a un alcance para escuchar el evangelio. A través de la migración mundial a la ciudad, Dios posiblemente está colocando el escenario más grande para las misiones Cristianas y quizá la hora final, ahora que una mayoría de la población no alcanzada del mundo vive en ciudades. Ignorar la situación de las masas urbanas o rechazar luchar contra las desgracias y complejidades de la vida de la ciudad es peor que simplemente tener un error de estrategia. Esto es una inconsciente desobediencia a Dios, quien por su providencia dirige los movimientos de la gente y crea oportunidades misioneras. [Leer Hechos 17.27-28]. –Roger Greenway

Quizá la mejor comparación para describir todo esto es el modelo de una casa. Nosotros somos la demostración de Dios como la comunidad bajo el dominio de Cristo en la ciudad incrédula. En una porción de tierra del mundo, comprada con la sangre de Cristo. El desarrollo del reino de Jesús ha comenzado a construir una nueva casa. Como un ejemplo de lo que este será, él ha levantado un modelo de casa que eventualmente llenará el vecindario urbano. El ahora invita al mundo a entrar a la casa modelo para echar un vistazo de lo que será. La iglesia es el ocupante de este modelo de casa, invitando a los vecinos a entrar en su puerta abierta para Cristo. Evangelismo es cuando decimos "Entren y miren alrededor". Como ciudadanos de, no como sobrevivientes en, esta nueva ciudad dentro de la vieja ciudad, vemos nuestra propiedad como el regalo de Jesús el Constructor (Lucas 17.20-21). Como residentes, no como peregrinos, esperamos la llegada del reino cuando el Señor regrese de su lejano país (Lucas 19.12). La tierra ya es suya. En este modelo de casa vivimos nuestro nuevo estilo de vida como ciudadanos de la ciudad celestial que un día vendrá. Nosotros no abandonamos nuestros trabajos ni la ciudad. Vivimos para "buscar el bienestar de la ciudad adonde los he deportado" (Jer. 29.7) -Harvie Conn





### Preguntas de aplicación

1. ¿Cuál párrafo te impresionó más y porqué?

2. ¿Cómo puede la prosperidad de una iglesia ser la alegría de una ciudad pagana, cuando tantos de sus residentes son no creyentes?

3. Mira la cita de Conn. ¿De que maneras podemos mostrar al mundo la naturaleza del reino cuando vivimos en una ciudad?



#### Respuestas a las preguntas de aplicación

- 1. ¿Cuál párrafo te impresionó más y porqué?
- 2. A la luz del material bíblico anterior, responde a las siguientes comentarios sobre vivir en la ciudad.
- a) "El campo tiene una influencia saludable en la gente; la ciudad está moralmente corrompida."

En realidad, las ciudades son lugares donde vemos tanto lo mejor y lo peor de lo que la raza humana puede producir.

b) "El campo inspira fe y tranquilidad; la fe espiritual se muere en la ciudad."

De hecho, la ciudad facilita más ventajas para el evangelismo que las áreas nourbanas, donde la gente no es tan abierta a las nuevas ideas. , ni existen tantos foros y oportunidades para difundir la palabra entre la gente.

#### ESTUDIO BÍBLICO- Jeremías 29.1-14.

Después de la rebelión contra los señores de Babilonia, Jerusalén fue destruida y la "crema" de la sociedad judía fue tomada por la fuerza y llevada a Babilonia-los artesanos y profesionales y líderes (v.2). El profeta Jeremías recibió una palabra del Señor y escribió a los exiliados una carta.

1. ¿Qué políticas y actitudes equivocadas hacia la ciudad fueron promovidas por los falsos profetas? (lee v.8-9 y 4-7). ¿Cómo se asemejan hoy estas políticas con las actitudes de los cristianos hacia la ciudad?

La denuncia de los falsos profetas en v.8-9 viene inmediatamente después de sus instrucciones para a) establecerse y estar envueltos en la vida de la ciudad y para b) buscar su paz (v.4-7) y su consejo e contrastado con el de Dios. Por lo tanto, concluimos que los falsos profetas estaban diciendo a los exiliados lo opuesto a la dirección de v.4-7--es decir, a) que permanecieran separados y fuera de la ciudad y b) ser hostiles a esta. Primero, la mayoría de los judíos exiliados se establecieron fuera de la ciudad de Babilonia. Los profetas los animaron a permanecer separados y estar juntos y tener poco que ver con la sociedad Babilónica tanto como fuera posible. Algunos de ellos, como el profeta Jananías, les decían que los malvados Babilonios serían pronto juzgados por Dios, y que ellos estarían después en su propia casa. (Ver Jer. 28.1-4). Pero Jeremías contradecía esto. (Ver Jer.29.28).

#### Semejanzas actuales.

Hoy también muchas voces cristianas que aconsejan a los creyentes a a) permanecer separados de la ciudad y b) permanecer hostiles a esta. Ellos hacen esto (como los judíos lo hicieron) en cierta manera para permanecer "puros", y en cierta manera con una actitud de sentirse superiores, con una auto-justicia en

relación a sí mismos. Muchos cristianos hoy son como los profetas que insistieron que Dios pronto nos liberaría de los terribles paganos con su poder. O por otra parte, hemos perdido tanto el llamado de Dios para nosotros para admitir nuestro exilio (Santiago 1.1; 1 Pedro 1.1) y permanecer en ella, llegando a estar profundamente envueltos en esta.

# 2. ¿Qué instrucciones da Dios a los exiliados acerca de como relacionarse con la ciudad de Babilonia en v.4-7? ¿Cómo podemos aplicar esto hoy en la ciudad?

#### Instrucciones generales.

- a) Ser positivos hacia la ciudad. "Pidan al Señor por ella" (v.7b). Jeremías estaba contradiciendo a los profetas quienes estaban excitando a la gente a odiar y detestar la ciudad pagana. Por supuesto, Jeremías había dicho que habría un juicio para Babilonia (27.7) si la ciudad no se arrepentía. Por lo tanto los Israelitas no cerrarían sus ojos a su maldad. Aún así, ellos llegarían a estar involucrados en la ciudad y buscar su paz y prosperidad. Es una incorrecta teología la que predica que se honra a Dios cuando tu desprecias, temes y odias tu ciudad.
- b) Una visión por la ciudad. "Busca el bienestar de la ciudad." (v.7ª). Esto significa que no simplemente buscamos un "crecimiento de la iglesia" o la prosperidad de la gente de Dios en la ciudad-- estamos para buscar la prosperidad de la ciudad en sí misma. Dios le dice a los Judíos "Multiplíquense allá y no disminuyan" (v.6b), pero él se mueve más allá de esto en v.7. Los creyentes no sólo buscan la paz y la prosperidad en la ciudad, sino que buscamos la paz y la prosperidad para la ciudad. Debemos tener la visión de qué apariencia debe tener nuestra ciudad, no sólo por nuestro propio grupo o iglesia.

#### Instrucciones específicas.

- a) Habiten la ciudad. Ellos deben "construir casas y habitarlas" (v.5), "Cásense y tengan hijos e hijas" (v.6ª).
- b) Crezcan en la ciudad. "Multiplíquense allá y no disminuyan" (v.6b). Para que se hagan más fuertes y más numerosos. Pero sin perder su identidad, deben guardar su fe y sus bondades.
- c) Hagan su trabajo pensando en el bienestar de la ciudad. Ellos está invirtiendo en la comunidad tanto construyendo casas (v.5) y plantando huertos (v.5). Cuando Jeremías dice que ellos están para buscar la prosperidad de la ciudad (v.7) quiere decir que están buscando su propia prosperidad en maneras que beneficien a la ciudad. Ellos no usan la ciudad para su propio progreso sino para buscar el progreso de la ciudad. También significa conducir tu carrera o tu negocio en una manera distintiva cristiana, trabajando con integridad, compasión y justicia.
- d) Busca la paz de la ciudad. Jeremías les dice que "busquen el "shalom" de la ciudad". Esta es una rica palabra inusual, mucho más rica que la palabra "bendecido". Esto significa más que una felicidad superficial. Este "shalom" incluye 1) amor y paz entre gente diferente, 2) amor y paz en las familias 3) seguridad y condiciones decentes de vida para aquellos que no las tienen, 4) paz espiritual para aquellos sin Dios.

e) Oren por la ciudad. "Pidan al Señor por ella, porque el bienestar de ustedes depende del bienestar de la ciudad." (v.7) Específicamente, orar por la ciudad ayudará para que todas las funciones sean hechas con inteligencia, sensibilidad, compasión y voluntad. Oren también por vecindarios específicos, por grupos particulares de gente, por problemas específicos y líderes de la ciudad. Usen el Sol de Tampico o el Diario de Tampico para buscar muchas de las grandes cosas para orar por estas (¡O en contra de estas!).

#### PREGUNTAS DE APLICACION

- 1. ¿Cuál párrafo te impresionó más y porqué?
- 2. ¿Cómo puede la prosperidad de una iglesia ser la alegría de una ciudad pagana, cuando tantos de sus residentes son no creyentes?

Nuestra misión debe ser formada por Proverbios 11.10- "Cuando el justo prospera, la ciudad se alegra." Hechos 8.8 dice que el resultado del ministerio de Felipe en la ciudad fue que "aquella ciudad se llenó de alegría". Así, la meta del ministerio en la ciudad no es sólo conversiones individuales y plantar iglesias. La meta es -- "la alegría en la ciudad", "la ciudad se regocija". ¿Cómo logramos esto?

A. Primero. Proverbios 11.10 dice que nosotros estamos para "prosperar". Podemos entender esta palabra como "crecer" en todas estas dimensiones. Esto significa: 1) Crecer en Espíritu. Estamos para crecer en el carácter de Cristo (Gál.5.22-24; Efe. 4.11-14). Los cristianos deben ser llenos con el Espíritu, tanto para crecer en santidad (Efe.5.18-22) y para seguridad y valentía en dar testimonio (Hechos 4.23-31; Romanos 8.1-5). Esto debe suceder si estamos para "prosperar". 2) Crecer en número. Si alcanzamos en amor a aquellos que no creen , la iglesia crecerá numéricamente. (Hech. 2.47). Como individuos que crecen en parecerse a Cristo debemos tener la pasión de Cristo por los perdidos y buscar un flujo de nuevos convertidos entrando en la iglesia. Esto sucederá si estamos para "prosperar". 3) Crecer en comunidad. Una iglesia también debe crecer en la madurez de su compañerismo y relaciones dentro del cuerpo. (Efe. 4.16) Esto incluye madurez de liderazgo (Santiago 5.14; 1 Timoteo 3; 1 Pedro 5.1-5), responsabilidad entre los miembros (Mateo 5.23; Heb.3.13; 10.24-25; Santiago 5.16), ministerio mutuo a través de dones (1 Cor.14.4-12). Esto sucede si estamos para "prosperar". 4) Crecer en servicio. Por obras de amor, el evangelio del reino se hace visible. La iglesia de Cristo debe crecer en servicio a los pobres, a los quebrantados, a los desechados. El ministerio diaconal crece a medida que discernimos las necesidades en nuestra área, y los dones que Cristo nos ha dado para ellas. Esto debe suceder si estamos para "prosperar".

Cuando los cristianos están creciendo en todas esas maneras, estamos "creciendo" y "prosperando". Así, la primera cosa que los cristianos deben hacer es poner nuestra propia casa en orden, estar espiritualmente saludables, y crecer en gracia, tanto individualmente como congregacionalmente.

B. En segundo lugar, hemos dicho que nuestra prosperidad es para ser para beneficio de la ciudad. Proverbios 11.11 dice, "La bendición de los justos enaltece la ciudad". La ciudad es enaltecida porque el justo bendice la ciudad. En la Biblia "bendición" es un estado de un completo bienestar, y "bendecir" a alguien era para desear y trabajar por esto en ellos. Aquí, nosotros los creyentes somos llamados para bendecir, no para maldecir su ciudad. Estamos para amar, para mostrar en palabra y con nuestras obras que deseamos "levantar" y promover su bien en todas las maneras. De esta manera Proverbios 11.10 y 11 puestos juntos nos muestran que el ministerio urbano es mucho más que sólo crecimiento en números de conversiones e iglesias. Los cristianos están para levantar el bien de la ciudad y traerle gozo porque ellos están viviendo sus vidas en la ciudad a través de amor y servicio.

Esto significa que buscamos mucho más que una "iglesia que crece" <u>en</u> la ciudad. Nosotros no sólo buscamos prosperidad y paz en la ciudad, sino que estamos buscando prosperidad y paz <u>para</u> la ciudad. Estamos aquí para tener una visión por como debe parecer nuestra ciudad, no sólo nuestra iglesia. Esto también significa que los negocios y las artes deberían ser conducidos de manera diferente y que las condiciones sociales deben mejorar en los vecindarios necesitados.

- 3. Mira la cita de Conn. ¿De que maneras podemos mostrar al mundo la naturaleza del reino cuando vivimos en una ciudad?
- 1) A través de una comunidad reconciliada. En la oración de Jesús en Juan 17 él dice que el mundo conocerá que el evangelio es verdadero cuando este lo vea encarnado en un extraordinario amor entre los discípulos. (Juan 17.23).
- 2) A través de dar y hacer obras de misericordia. Hay numerosas referencias en el Nuevo Testamento de cómo el dar radicalmente y el compartir los bienes materiales era una sorprendente demostración al mundo de la realidad del evangelio. (Hechos 4.32). El ministerio de dar y de misericordia encarna el evangelio. Santiago dice que nuestra fe está muerta si no nos envolvemos con los pobres (Stg.1.14-16).
- 3) A través de una producción cultural. C.S. Lewis fue un defensor y evangelista para el Cristianismo. Pero él decía que podía mostrar mejor la verdad de la fe a través de su arte que a través de sus argumentos. El escribió libros como "Solo Cristianismo", "Las Crónicas de Narnia", "Cartas del diablo a su sobrino". La predicación de la verdad es crucial, pero debemos también mostrar la sabiduría en el arte.



Lecciones traducidas y usadas con permiso de la Iglesia Presbiteriana "El Redentor" de Nueva York, U.S.A. Traducción: Pastor Rolando Hinojosa Huízar Ing. Héctor J. Dominguez Malagón